
Renée Green



São Paulo, 2024

Renée Green
Aproxime-se: Perceptos
Come Closer: Percepts 



Em setembro de 2024, tivemos a honra de realizar “Aproxime-se: 
Perceptos”, a primeira exposição individual no Brasil da renomada 
artista, cineasta e escritora Renée Green (1959). Depois de passar 
uma temporada no auroras, Green apresentou uma cuidadosa 
seleção de obras que dialogam com a arquitetura modernista da 
casa, bem como com sua contínua relação com o Brasil e o mundo 
lusófono – interesses que atravessam sua produção desde o início 
da carreira. Reconhecida internacionalmente por sua prática 
pioneira, Green reuniu instalações, filmes, vídeos, obras sonoras, 
Space Poems e arranjos arquitetônicos, explorando as camadas 
históricas e os fluxos culturais que moldam identidades, narrativas 
e estruturas de poder, frequentemente ligadas a legados coloniais. 
É com grande alegria que apresentamos esta publicação, que busca 
abrir novos caminhos para a aproximação e reflexão sobre sua obra, 
cuja presença sensível continua a ressoar entre nós.

In September 2024, we had the honor of organizing “Come Closer: 
Percepts,” the first solo exhibition in Brazil by the renowned 
artist, filmmaker, and writer Renée Green (1959). After a sojourn 
at auroras, Green presented a thoughtful selection of works that 
engaged with the modernist architecture of the house, as well as 
with her ongoing relationship with Brazil and the Lusophone world 
– interests that have permeated her work since the beginning of 
her career. Internationally recognized for her pioneering practice, 
Green brought together installations, films, videos, sound works, 
Space Poems, and architectural arrangements, exploring the 
historical layers and cultural flows that shape identities, narratives, 
and structures of power, often linked to colonial legacies. It is with 
great joy that we present this publication, which seeks to offer new 
paths for approaching and reflecting on her work, whose sensitive 
presence continues to resonate here.





Renée Green 

Come Closer, 2008

Imagens de diferentes encontros e de filmes e vídeos de Green realizados 
em Lisboa: Walking in Lisbon (1992) e Walking in Lisbon (2000); 
Trip to Ceuta (1992)

Narração masculina em português:

No Rastro da Lusitânia continua, após muitos regressos, sob formas 
variadas. Reemerge e altera-se continuamente, em diferentes locais e 
tempos.

Trecho de Conversa com Diana Andringa (1992):

Diana Andringa: Nos anos 60, na França e em Portugal, não falávamos 
sobre os anos 60. As pessoas ainda achavam que em Portugal nós 
éramos muito influenciados pelos Beatles, ou algo assim. Não é 
verdade, porque mesmo naquela época os Beatles não podiam tocar 
nas rádios... 
Renée Green: Sério? 
Diana Andringa: Sim, porque disseram que eram mais populares 
que Jesus Cristo. 
Diana Andringa e Renée Green: [risos]

Trecho de Conversa com Paulo e Diana Andringa (2000)

Paulo Andringa: Falamos sobre isso ontem, pessoas da esquerda, 
e de pontos de vista anarquistas, e elas não se dão bem. E continua 
igual. Foi assim por 50 anos, e é ainda essa mesma discussão. É um 
pouco... entediante, tão entediante. 
Diana e Paulo Andringa, Renée Green: [risos] 
Diana Andringa: [rindo] Parece que as coisas não mudaram muito.

Trecho de Megahertz, Megastar, Brother, Brazil (2000):

Derrick Green: [rindo] Muito bom. Tem sido uma loucura, shows 
bem intensos, e tem muita gente empolgada para ver tudo que está 
acontecendo.

Narração masculina em português:

Rastrear, tocar. Um dedo deslocando-se sobre uma página, seguindo 
contornos. Localizando nomes de lugares, indicando palavras. Sublinhando-as a 
lápis, testando o seu som com uma voz. Regressar uma e outra vez aos livros 
e aos lugares, encontrar alguma coisa que antes escapou. Algo que possui um 
significado diferente após encontros diferentes, habitares diferentes e 
viagens diferentes ao longo da passagem do tempo.

Narração feminina em inglês:

E aqui está Nuno. Ele é outro elo no presente com muitos passados.

Imagens do evento transmitido online Economie 0, Upgrade! no 
Spheres of Interest Seminar no San Francisco Art Institute

Renée Green: Nuno, vai pra lá [risos]. 
Nuno Ramalho: [fala ao microfone] Oi!

Narração masculina em português:

Veio até São Francisco para estudar, e tem sido uma parte do meu dia a dia ao 
longo dos últimos dois anos. Em breve, vai regressar a Portugal. Mas aceitou 
emprestar a sua voz e imagem.

Imagens de fotografias de Derrick Green em Nova York com Renée Green, 
com a família; livro sobre o Sepultura, CD Dante XXI da banda Sepultura

Por algum motivo, ainda não me foi possível ir ao Brasil, apesar do facto de 
Derrick, meu irmão mais novo, viver lá. Desde a infância que tenho presente 
e sinto curiosidade sobre o Brasil. Preparei uma apresentação para uma aula e 
desenhei figuras em cartazes baseadas em artigos que li em enciclopédias, que 
descreviam o Brasil como um gigante adormecido. Tem me sido possível 
viajar a vários sítios, muitas vezes através de convite. No entanto, apesar 
dos meus desejos ao longo dos anos, ainda não consegui, até agora, fazer 
essa viagem. Por quê?

Imagens e fotos de Karim Aïnouz em San Francisco, no simpósio 
Negotiations in the Contact Zone (Nova York, 1994), e de seu filme 
Seams (1993)

Há anos que tenho um convite em aberto para visitar. Karim, um amigo 
querido, também lá vive e nasceu. Também ele precisou de viajar para 
poder trabalhar. Todos nós precisamos. Talvez este tenha sido um dos 
motivos para a dificuldade em organizar a viagem ao Brasil, para visitar 



o Derrick e o Karim. Nenhum de nós pôde ficar no local onde nascemos, 
apesar de em diferentes alturas ter sido possível aí regressar, pelo 
menos durante alguns momentos. Conheci o meu amigo há anos atrás 
em Nova York, quando durante um certo tempo não lhe era possível 
regressar ao Brasil. Em breve, ele vai mudar-se novamente, do Brasil 
para Berlim.

Trecho da apresentação de Karim Aïnouz no seminário Spheres of 
Interest no San Francisco Art Institute (2008), falando sobre seu 
filme Seams (1993):

Karim Aïnouz: Foi um processo incrível de colagem; é realmente um 
filme de colagem no sentido de que há as imagens que eu filmei, 
e muitas imagens que eu apropriei dos Arquivos Nacionais. Era um 
período em que eu não podia sair do país para voltar ao Brasil e não 
tinha imagens em movimento da minha família. Então fui à Biblioteca do 
Congresso e encontrei algumas filmagens feitas no Brasil na década 
de 1940 pela Fundação Ford; eles estavam instalando uma espécie 
de colônia na Amazônia para explorar borracha, e havia todo esse 
material.

Imagens variadas: paisagens, vistas aéreas, monitores de TV em 
megastores, capas de DVD, capas de CD, livros, imagens diversas 
de São Francisco, Nova York, Lisboa...; trechos de Trip to Ceuta (1992), 
Walking in Lisbon (1992) e Walking in Lisbon (2000)

Narração masculina em português:

O timing é tudo. Não o é sempre? Combinado com uma sorte misteriosa. 
Parece que normalmente estamos pressionados para o tempo. Eu, o meu 
irmão Derrick, e o meu amigo Karim. Revisito aquilo que é possível tocar e 
segurar, ouvir e ver, traços das pessoas pelas quais sinto saudades. 
Esporadicamente, contactamos por email. Temos visitas concentradas 
com anos de permeio entre elas. Encontramo-nos em sítios que não são o 
Brasil, como São Francisco, Nova York, Barcelona e Berlim. Por enquanto, ainda 
não nos encontramos em Portugal, apesar de todos termos lá trabalhado.

Sempre tanto para pôr em dia. Promessas de voltar a contactar em breve. 
Sempre desfrutando profundamente do contacto, até a próxima vez. 
Na esperança que haja uma próxima vez.

Existe tudo isto, e existem as nossas vidas no dia a dia. E existe a história, 
e sua pressão sobre o presente. Por causa das histórias, estamos onde estamos 
e ligados como estamos. Ainda assim, tentamos mover-nos. Apesar de tudo. 
Evitando ficar atolados em ciclos ou padrões que aparentam exaustão. 

Estes esforços são diários. Interrogações sobre onde e como viver nestes 
tempos, neste presente. Isto é o que cada um de nós continua a enfrentar. Como 
é que fazemos? Como é que seguimos em frente? Como é que vamos criar a 
próxima tarefa? Como é que vamos criar as nossas vidas?

Enquanto nos interrogamos regularmente sobre essas questões, estamos a 
trabalhar ativamente e a tentar usufruir a vida. Não me parece que qualquer 
solução seja antecipada enquanto vivermos. As coisas continuam a mudar 
enquanto nós mudamos. As interrogações permanecem. Nós refletimos, 
imaginamos, sonhamos e fazemos o que pudemos. Nós criamos. Desviar a tua 
consciência é o que espera cada um de nós. Apresentar-te ou pôr-te novamente 
em contacto com formas de sentir. Nós imaginamos ligarmo-nos a ti, apesar 
de não te conhecermos. Talvez isto aconteça porque nós imaginamos que 
seja possível para cada um de nós sentir-se e ser melhor do que o que se é. 
No mínimo, isto é um desejo, um sonho e uma esperança.

Até nos encontrarmos novamente.

Narração feminina em inglês:

Até nos encontrarmos novamente.



Renée Green 

Come Closer, 2008

Footage from different encounters and existing Green films and videos 
shot and produced in Lisbon: Walking in Lisbon (1992) and Walking in 
Lisbon (2000); Trip to Ceuta (1992)

Male voice-over in Portuguese:

Tracing Lusitania continues, after many returns, in various ways. It 
reemerges and alters continually in different places and times.

Excerpt  from Conversation with Diana Andringa (1992):

Diana Andringa: The Sixties, France, in the Sixties... In Portugal, we 
didn’t speak about the Sixties, people still thought that in Portugal they 
were very influenced by the Beatles or something like that, and it is not 
true because even in that time [the] Beatles were not allowed to be played 
on our radios...
Renée Green: Really?
Diana Andringa: Yes, because they said that they were more popular 
than Jesus Christ . . .
Diana and Paula Andringa, Renée Green: [laughter].

Excerpt  from Conversation with Paulo and Diana Andringa (2000):

Paulo Andringa: We talked about that yesterday, people from the left, 
and people from an anarchist point of view, and they don’t get along... ; 
it is still the same thing; it was like this for 50 years, and still the same 
discussions... It’s a little bit... boring, it’s all so boring.
Diana and Paula Andringa, Renée Green: [laughter].
Diana Andringa: [laughing] It seems that things don’t change so 
much.

Excerpt from Megahertz, Megastar, Brother, Brazil (2000):

Derrick Green: [laughing] Pretty good. It’s been crazy, nice tight shows; a 
lot of people are really excited to see everything going on.

Male voice-over in Portuguese:

To trace, to touch. A finger moving over a page, following contours, locating 
place names, pointing out words, underlining them in pencil, testing their 
sound with a voice. Returning again and again to the books and to places, to 
find something previously missed. Something that has a different meaning 
after different encounters, different inhabitations, and different journeys 
over the passage of time.

Female voice-over in English:

And here’s Nuno. He’s another link in the present to many pasts.

Footage from web-streaming event Economie 0, Upgrade! at Spheres of 
Interest Seminar at the San Francisco Art Institute

Renée Green: Nuno, move over there [laughter].
Nuno Ramalho: [speaks into microphone] Hi!

Male voice-over in Portuguese:

He came to San Francisco to study and has been a part of my daily life 
during the past two years. He’s soon returning to Portugal. But he’s agreed to 
lend his voice and image.

Footage of photographs of Derrick Green in New York with Renée Green, 
family; Sepultura book, Sepultura’s Dante XXI CD

For some reason I haven’t yet been able to get to Brazil, despite the fact 
that Derrick, my baby brother, lives there. I was conscious and curious about 
Brazil since childhood. I’d made a class presentation and drew pictures on 
posters, based on articles I’d read in encyclopedias, that described Brazil as 
a sleeping giant. I’ve been able to travel to many places, often via invitation, 
yet despite my wishes over the years, I haven’t been able, so far, to arrange 
this journey. Why?

Footage and still images of Karim Aïnouz in San Francisco, from the 
Negotiations in the Contact Zone symposium (New York, 1994), from his 
film Seams (1993)

For years I’ve had an open invitation to visit. Karim, a cherished friend, also 
lives there and was born there. He too has had to travel to be able to work. 
All of us have. This may be one of the reasons it’s been difficult to organize 
the trip to Brazil to visit Derrick and Karim. None of us could stay in the 
places where we were born, even though at different times it’s been possible 
to return, at least for some moments. I met my friend years ago in New York 
when he couldn’t return for a time to Brazil. Soon he’ll be moving again, from 
Brazil to Berlin



Excerpt from Karim Aïnouz’s presentation at Spheres of Interest Seminar 
at the San Francisco Art Institute (2008), talking about his film 
Seams (1993)

Karim Aïnouz: It was an amazing process of collage; it’s a film 
which is really a collage film in the sense that you have the 
images that I shot, and you have a lot of images that I actually 
appropriated from the National Archives. It was a time that I 
could not leave the country to go back to Brazil and I did not have 
any moving images of my family. So what I did, I went to the Library of 
Congress and actually I found some footage shot in Brazil during the 
1940s by the Ford Foundation; they were installing a sort of colony in 
the Amazon to exploit rubber, and there was all this footage.

Varied footage: landscapes, aerial views, TV monitors in 
megastores, DVD covers, CD covers, books, varied footage from San 
Francisco, New York, Lisbon...; excerpts from Trip to Ceuta (1992), 
Walking in Lisbon (1992), and Walking in Lisbon (2000)

Male voice-over in Portuguese:

Timing is everything. Isn’t it always? Combined with mysterious luck. It 
seems we’re usually pressed for time, me, my brother Derrick and my 
friend Karim. I revisit what it’s possible to touch and hold, to hear and 
see, traces of the people I miss. We have sporadic e-mail contact. We 
have concentrated visits with years in between. We meet in places that 
are not Brazil, like San Francisco, New York, Barcelona, and Berlin. We 
haven’t met in Portugal yet, even though we’ve all worked there.

Always so much to catch up on. Promises to be in contact again sooner. 
Always deeply enjoying the contact, until the next time. Hoping there 
will be a next time.

There’s all of this and there are our daily lives. And there’s history and 
its press upon the present. Because of the histories we are where 
we are and linked as we are. Still, we try to move. Despite everything. 
Not to get stuck in cycles or patterns that seem exhausted. These are 
daily efforts. Questions of where and how to live in these times, in this 
present. This is what each of us continues to face. How do we do it? 
How do we continue? How will we create the next endeavor? How will we create 
our lives?

While asking these questions regularly we are actively working and 
trying to enjoy life. I don’t think that any resolution is anticipated while 
being alive. Things continue to change while we change. The questions 
continue. We reflect, imagine, dream, and do what we can. We create. 

Shift your consciousness for some moments, we each hope. Introduce 
or reacquaint you with ways of feeling. We imagine connecting with 
you, even though we don’t know you. Maybe we do this because we 
imagine it’s possible for each of us to feel and be better than we are. 
At least, that’s a wish, a dream and a hope.

Until we meet again.

Female voice-over in English:

Until we meet again. 



Renée Green: Nós temos tido conversas há alguns anos, e fico 
muito feliz que possamos continuar aqui em São Paulo, uma nova 
possibilidade.

Pedro Zylbersztajn: Sim, e só para começar: essa é a sua primeira 
exposição em São Paulo, e talvez, como uma forma de introduzir sua 
prática para as pessoas que ainda não tiveram a chance de conhecê-la, 
eu diria que o que mais me chama atenção é essa habilidade particular 
que você tem de costurar tantos meios diferentes de trabalho com 
tantos modos diferentes de se relacionar com as coisas, com as pessoas 
e com o mundo.

Nem vou tentar descrever sua prática. Ela se estende por quarenta anos, 
então seria quase uma loucura, mas há pintura, escultura, instalação 
e, obviamente, filme, áudio, escrita, e assim por diante. Essa seria uma 
descrição mínima, digamos. Como esse aspecto das relações parece 
ser muito importante, talvez possamos começar por aí, abordando 
esses termos que você frequentemente usa: contato, negociações, 
negociações na zona de contato.

RG: Esses são bons pontos de partida, especialmente com essa 
exposição. Podemos falar de algumas das obras que estão aqui e 
que inclusive têm esses mesmos nomes, como Relations (2009), por 
exemplo. Venho pensando nisso como uma certa compulsão ou interesse 
recorrente. Hoje mesmo eu estava fazendo um desenho, tentando 
pensar mais sobre isso. Eu faço isso o tempo todo, na verdade, mas 
hoje eu estava pensando sobre relações, e também sobre essa conexão 
com a leitura. Nós falamos sobre isso em outro momento, quando 
discutimos o livro Poética da Relação, de Édouard Glissant. Então, é 
um tema recorrente que tem a ver com muitas formas diferentes de 
relação que venho investigando e contemplando ao longo de vários anos, 
nas formas mais básicas de relação, como os modos como famílias se 
relacionam, ou relações com pessoas com quem supostamente temos 
algum vínculo, mas também os tipos de relação que emergem a partir de 
nossas conexões com certas formas como a música e a arte, e as figuras 
que podem estar associadas a elas, e como desenvolver uma forma 
própria de relação com essas figuras. Ou seja, das relações pessoais 

Renée Green em conversa com Pedro Zylbersztajn 
auroras, São Paulo, 13 de setembro de 2024



às públicas e discursivas, investigando o que cada uma pode gerar de 
modos distintos.

Quero dizer, o trabalho dessa exposição intitulado Relations é uma 
combinação de diferentes elementos. Anos atrás, eu estava lendo um 
livro chamado Tropical Truth, do Caetano Veloso, a tradução em inglês 
de sua autobiografia Verdade Tropical. Fiquei muito impactada com a 
forma como ele descreve sua relação com a música, com diferentes 
tipos de música. Gosto de pensar as Américas de forma ampla,  é algo 
a que volto constantemente, as Américas, e nesse livro, gostei da lista 
de músicos que iam surgindo à medida que eu lia. Qual foi o ponto de 
partida do Caetano em relação ao que o atraía na música dos Estados 
Unidos? Gostei que não era Elvis Presley, era James Brown. Não leio esse 
livro há muito tempo, mas ele me afetou. Eu estava lendo o índice – e 
isso é algo sobre o qual também podemos conversar, porque gosto de 
ler os índices, de ir e voltar entre o que está listado no índice e o que 
encontro no corpo do livro – e quis pensar sobre os diferentes nomes de 
músicos listados: com quais eu tinha familiaridade? Quis entrelaçar isso 
com o que me acompanhou durante o crescimento; isso significa desde 
o meu nascimento no começo dos anos 1960, passando pelos anos 1970 
e 1980, pensando nesses tipos de relação, porque com a música e o som 
há algo que está sempre voltando, algo que também está dentro de você. 
Parte dessa obra tem esse componente visual que se vê no espaço, dois 
estandartes pendurados na parede. Mas há outra parte, bem pequena, 
que aparece se você se senta e olha para o iPod, onde está sendo 
exibido um vídeo chamado Megahertz, Megastar, Brother, Brazil (2000).

PZ: Um dos meus títulos favoritos de toda a história da arte.

RG: E está relacionado a relações, pois traz meu irmão, Derrick Green, o 
vocalista da banda brasileira Sepultura.

PZ: Retomando o que você mencionou sobre as relações estarem 
diretamente entrelaçadas com a leitura, você se incomodaria se eu 
lesse um trecho seu do livro Inevitable Distances?

RG: Estou bem curiosa para saber o que você escolheu.

PZ: Está logo na abertura do livro, e é algo que tem me acompanhado 
há algum tempo; é esse texto que atravessa o livro e que se chama “As 
I Read” [Enquanto leio]. Você começa escrevendo: “Enquanto leio entre 
palavras, títulos, nomes, capítulos, lacunas, ausência e presença, eu me 
encontrei/encontro então/agora atraída por essas palavras designadas 
como ficções”. Acho que é um resumo incrível daquilo que parece 

estar na base da sua prática – não importa como ela se desdobre em 
diferentes realidades materiais – essa prática discursiva, conceitual, de 
leitura do mundo, e até certo ponto, de coleta de fragmentos do mundo 
para reimaginar, reinterpretar, criar relação, e não apenas vivê-la. Acho 
que isso se conecta com o que você dizia sobre o trabalho Relations. 
Antes de voltarmos ao Megahertz, Megastar, Brother, Brazil, poderíamos 
usar Relations para falar sobre como o Brasil entra em sua obra e 
especificamente nessa exposição. Imagino que para quem ainda não 
teve contato com o seu trabalho, pode parecer que você criou muitas 
obras especialmente para cá. Mas na realidade, as diferentes formas 
pelas quais você se relaciona com o Brasil entraram e saíram da sua 
obra há uns trinta anos, mais ou menos. Pode parecer surpreendente, 
e eu gostaria que você falasse um pouco mais sobre isso, mas também 
sobre como esse modo de trabalhar evidencia outra parte muito 
importante da sua prática, que é pensar a troca de informações, 
importação/exportação, pensando sobre familiar, estrangeiro e 
deslocamento, tudo isso aplicado a você mesma e aos corpos em geral, 
mas principalmente aplicado à cultura, a como a cultura circula.

RG: Gosto de tudo isso. Por onde começar? Gostei muito da escolha 
que você leu, sobre leitura, mas também sobre ficção, porque a ficção é 
realmente importante. Tenho pensado muito sobre isso, porque muitas 
vezes as pessoas imaginam que aquilo que é feito por outras pessoas 
é algo que na verdade não é. Quero dizer, em alguns casos as pessoas 
querem uma espécie de verdade, algo autobiográfico, acreditam que 
estou tentando dizer: “é assim que as coisas são”. Isso é algo que 
não me interessa. Gosto muito da dimensão ficcional, onde há tantas 
possibilidades para o que pode ser configurado, que você não sabe o 
que é até encontrar. É como: “ok, deixa eu juntar isso com aquilo, deixa 
eu colocar isso em relação com outra coisa”. Gosto da amplitude do que 
pode ser possível com as relações. Às vezes, pode até ser o oposto do 
que se imaginava que pudesse estar em relação. Gosto da ideia de que 
cada pessoa tem um modo de perceber, de estar viva, e de que as formas 
como essas relações podem se desdobrar são variáveis e múltiplas.

Há tantas variedades do que pode ser imaginado em conjunto ou em 
relação. Acho que isso é um núcleo recorrente do que eu faço. Não sei dizer 
porque, eu não sei. Simplesmente é assim para mim. Gosto das combinações. 
Pensar em si mesma como uma pessoa de combinações é um aspecto 
importante. Eu diria que há muitas coisas que envolvem o não-saber, talvez 
como revelações que acontecem ao longo do tempo dentro do processo de 
se engajar com a leitura, por exemplo, ou talvez com o desenho, desenho 
e leitura. Essas são coisas que penso juntas. Quando algo é descrito como 
“conceitual”, por exemplo, ou quando há um rótulo como “artista conceitual”, 
isso pode ser muito enganoso, dependendo do que qualquer um pensa disso 



enquanto definição. Essa é uma das questões que eu sempre levanto: qual é 
a definição daquilo que está sendo descrito.

Por isso penso que as relações estão muito conectadas à linguagem 
também, à etimologia, a pensar sobre quais são as origens de diferentes 
tipos de materiais, assim como de palavras. Como eles circulam? 
Quero dizer, especialmente se pensarmos em histórias muito longas, 
lugares antigos e línguas; indo além das línguas europeias, por exemplo. 
Pensando em milhares e milhares de anos de produção de símbolos, 
que tipos de marcas aparecem em diferentes lugares do mundo? Onde 
começa a linguagem e as marcas feitas nos desenhos?

PZ: Talvez haja algo aí em relação à ficção, e em relação a esse rótulo 
de arte conceitual que você mencionou. Acho que uma das coisas que 
me interessam no seu trabalho, e que sinto que me influencia, se posso 
dizer assim, é esse tipo de tendência em direção à leitura também 
ser uma incompreensão, esse compromisso com a imprecisão, com a 
ambiguidade, e até com a opacidade; se quisermos voltar à noção de 
relação vinda de Glissant. Isso me soa como uma forma muito rica de 
abordar a ficção também. A criação de ficção através do ato de viver, 
digamos assim.

RG: Sim, tenho pensado muito nisso. Na verdade, estou tentando 
reformular o Glissant para mim mesma, mesmo ainda estando 
em processo de aprendizado sobre a obra dele. Estou observando 
o intervalo de tempo em que as coisas foram feitas. Penso como 
artista sobre o que estava produzindo durante determinado período. 
Percebi que a tradução do Glissant para o inglês aconteceu depois da 
publicação original na França. Por volta de 1990, foi quando o livro de 
que estamos falando, Poétique de la Relation, foi publicado em francês. 
Em inglês, só em 1997. Então penso: o que eu estava fazendo em 1997? 
O que eu estava fazendo em 1990? E ao longo dos anos 1980? Que tipos 
de coisas me estimulavam? Como a ficção desempenhou um papel, 
assim como a linguagem? O que significa quando você está produzindo 
algo visual, sonoro ou talvez um filme, quando está fazendo uma obra 
de arte? Como esse tipo de relação é criada? É algo óbvio ou algo mais 
subterrâneo? A ambiguidade é importante, porque embora algo seja 
uma ficção, também há uma especificidade, a obra é especificamente 
estruturada, ou composta, mas ao mesmo tempo, há uma abertura à 
interpretação.

Similarmente, com um poema, há uma linguagem específica. A pessoa 
que o escreveu tem uma intenção e escolhe as palavras de forma 
consciente, pensando nas relações. Mas uma vez que outras pessoas 

entram em contato com ele, ele se torna outra coisa. Pode haver 
aspectos que ressoam com a intenção original, mas também outras 
ressonâncias completamente diferentes, que quem escreveu nunca 
imaginou. Isso também me interessa. Na verdade estou vivenciando isso 
com essa exposição, mesmo enquanto está sendo finalizada, ao receber 
comentários de pessoas sobre diferentes aspectos que as tocam. Posso 
olhar para o trabalho de outra forma.

PZ: Enquanto você falava, me lembrei de algo que Fred Moten disse 
quando esteve em São Paulo há alguns meses.1 Ele disse algo muito 
bonito, algo como: “E se tanto a política quanto a poesia fossem nada 
além de obsessões preposicionais?” Ou seja, tudo gira em torno de 
como se escolhe definir objetos e linguagens muito específicos, muito 
pontuais, algo pelo qual  se é obcecado. Isso é o que move o poeta, mas 
ao mesmo tempo, o poeta sempre deseja que o leitor olhe para o que foi 
dito sem saber exatamente o que foi dito. Isso cria diferentes espaços para 
conexão, para contexto, e até certo ponto, para disputa. Acho que é isso 
que interessa ao Fred, já que ele está falando sobre individuação.

Sobre a questão da ficção, me pergunto se para você isso se dá de 
maneira semelhante, se há aí um traço obsessivo de formalização 
de tudo com o que você entrou em contato. Pelo pequeno trecho que 
li, palavras e pessoas, e todos esses fragmentos de influência ou 
referência, entram no seu trabalho a partir da leitura, para serem relidos 
depois. Um processo de filtragem.

RG: Uma das coisas que queria mencionar é o título desta exposição, 
“Aproxime-se: Perceptos”, o conceito de percepto. Fiquei instigada 
pelo que você disse sobre o Fred, sobre ser poeta, sobre a linguagem. 
Para mim, como artista que também escreve, sensível à linguagem e, 
como venho dizendo, também à criação de símbolos, que eu relaciono 
ao desenho, essa ideia de percepto é algo diferente de percepção. É 
uma ideia. Estou pensando em Gilles Deleuze e Félix Guattari em seu 
livro O que é a filosofia?. Nele, me interessa muito como o pensamento 
é definido ou descrito como algo que envolve três aspectos distintos: 
a filosofia, como criação de conceitos; a ciência, como associada a 
functivos; e a arte, caracterizada pela criação de perceptos, que são 
arrancados das percepções ordinárias e das afetações. Essa maneira de 
pensar a arte me pareceu útil porque o percepto é algo que existe além 
do artista.

1 Zylbersztajn se refere aqui ao evento público “Conversa com Fred Moten e 
Stefano Harney”, parte do programa pedagógico Matéria Crítica para Massa Crítica, 
na Casa do Povo, São Paulo, em 18 de Novembro de 2023. 



Em relação à exposição, o que imaginei, o que tenho aqui, são coisas 
que as pessoas vão encontrar de maneiras diferentes. Elas não são 
equivalentes a mim necessariamente. São coisas feitas em diferentes 
momentos e em diferentes lugares. Talvez isso se relacione ao que você 
dizia antes, sobre imaginar o que qualquer pessoa pode pensar ao ver 
algo na exposição, se aquilo foi feito especificamente para lá.

O percepto não é a percepção. É o que é feito, e o que é feito existe por si 
para ser encontrado. Quando pensava sobre essa exposição, pensava em 
como posicionar as obras nesta casa, como elas poderiam ser inseridas, 
os tipos de relação que poderiam existir. Eu não tinha tudo resolvido, 
porque era preciso experimentar no espaço com as obras. Agora que 
a exposição está montada, ela tem uma ressonância completamente 
diferente para mim. Essa ideia de se aproximar também está ligada ao 
nome de uma das obras incluídas na exposição.

PZ: Falando em Come Closer (2008), o filme, acho que é uma boa obra 
para retomarmos a questão dessas conexões a esse contexto específico. 
É uma obra na qual você articula diferentes modos de distância e 
proximidade a pessoas e a lugares, geografias – geografia mental, às 
vezes. A lugares muito específicos no Brasil, por meio de duas figuras, 
Karim Aïnouz e seu irmão Derrick, que é, me parece, uma presença 
abrangente na exposição.

RG: Sim, acabou sendo assim. Não era algo que eu pretendia, 
necessariamente, mas na seleção das diferentes partes que eu queria 
distribuir pela casa, isso acabou surgindo. A voz dele é uma presença 
bastante reconhecível e forte.

PZ: Sim. E isso se conecta a alguns aspectos que eu queria comentar 
desta instalação específica das obras no auroras, já que vi muitas 
dessas obras em outros contextos. Algo que me chamou bastante 
atenção aqui foi o modo como essa casa revelou uma nova camada 
em muitas das obras, como boa parte interage com esse conceito de 
domesticidade até certo ponto, e ligando com o que você dizia antes, 
a família como um símbolo de relação, e uma casa tem obviamente 
uma conexão atávica com a família. Queria saber se você poderia 
comentar sobre isso, sobre essa história compartilhada, essa memória 
compartilhada, presença e ausência, e como a voz do seu irmão 
ressoa neste espaço doméstico, falando sobre outra casa na verdade, 
a Schindler House, em Los Angeles. Além disso, outras obras suas no 
passado também se relacionam com essa ideia de habitar o espaço, 
como a que você realizou na Unité d’habitation de Le Corbusier, em 
Firminy, França, em 1993.

RG: É verdade. Acho que é uma combinação entre pensar sobre 
habitação e sobre arquitetura, eu não penso tanto em termos de 
domesticidade. Penso em estruturas arquitetônicas que são casas, ou 
estruturas arquitetônicas que são, como a Unité d’habitation em Firminy, 
lugares cuja habitação é pensada para viver; um lugar para viver, mas 
que também é uma estrutura. Aqui, nesta casa modernista em São 
Paulo, isso segue essa linha de uma estrutura ideal para viver, como a 
Schindler House, a primeira casa modernista nos Estados Unidos; o ideal 
do que poderia ser viver num lugar de forma bela, e o que isso pode 
envolver. As interseções entre esse ideal e os habitantes e as famílias, 
isso é algo que está em jogo aqui na casa, assim como no jardim, a 
combinação toda.

As declarações e o manifesto de Schindler, sua Space Architecture, 
retratam um ideal de natureza domesticada por uma estrutura 
situada no espaço. Porém, o que acontece dentro pode ser algo 
muito surpreendente, e penso nos modos como esses componentes 
domésticos, como os móveis ou o papel de parede, carregam uma 
outra camada do que também pode ser considerado. Então, usei isso 
nesta casa, nos seus espaços.

Acho interessante o que você disse, por já ter visto essas obras em 
outros contextos, em instituições de arte ou museus. Penso que o 
que acontece é que elas mudam quando são trazidas para uma casa. 
O fato de tudo estar reunido dentro dessa casa, o modo como você 
percorre pela casa e seus espaços e cômodos, ele cria uma forma 
completamente diferente de experimentar as obras, o que tem sido 
muito interessante de explorar.

PZ: Acho que um exemplo disso, nesse contexto, é a biblioteca, onde 
todas essas ideias sobre leitura, percepção, referência e influência 
se coalescem e condensam num espaço que foi feito para viver. Acho 
que a forma como isso se articula na exposição resultou de maneira 
bastante interessante. Talvez você queira falar um pouco mais sobre o 
novo Space Poem, que está na biblioteca?

RG: Claro. Fico feliz por ter conseguido fazer algo novo para a 
biblioteca. Space Poem #11 (The Equator Has Moved) (2024) e Space 
Poem #12 (O Equador se moveu) (2024), os dois, um em inglês e 
outro em português, percorrem o perímetro onde está o corrimão da 
biblioteca. Este poema é uma combinação de coisas que eu queria 
trazer: uma delas era pensar na geografia e no equador, no próprio 
movimento do equador. Queria pensar tanto sobre geologia quanto 
geografia. Estava lendo um livro de John McPhee que descreve 



os movimentos geológicos ao longo de grandes durações de tempo. 
Também me interessava muito retomar Borges em relação à biblioteca, 
essa ideia da biblioteca-mundo, o tipo de multiplicidade que algo assim 
poderia conter; isso também está entrelaçado neste poema. Mas na 
biblioteca há também outro aspecto, uma espécie de palco, uma mise-
en-scène, que já fazia parte da própria arquitetura da biblioteca, com a 
claraboia e o espaço rebaixado. Nesse espaço, instalei Commemorative 
Toile, uma obra que comecei a fazer em 1991, em conjunção com os 
novos Space Poems.

PZ: Eu queria te perguntar sobre esse trabalho; me interessou o fato 
de que, desde 1991, essa obra teve tantas iterações diferentes, foi 
aplicada, digamos, a diferentes móveis, e aqui, foi aplicada a móveis 
modernistas brasileiros...

RG: Sim.

PZ: O que se relaciona com o contexto da casa, mas obviamente carrega 
um subtexto que se conecta à própria obra, a maneira como ela aborda 
essas diferentes histórias geográficas de deslocamento e violência. 
Queria saber se você pode falar mais sobre essa decisão de não trazer 
móveis já estofados com o trabalho, mas de fazer uma nova versão 
especificamente para cá, Commemorative Toile (Brasil) (2024).

RG: Como você mencionou, o Commemorative Toile foi reiterado, o que 
permanece o mesmo é o papel de parede e o tecido, eles são os mesmos 
desde quando comecei a fazer em 1991, 1992. O toile é produzido pela 
Fabric Workshop, na Filadélfia. Ao longo das décadas, foi aplicado a 
diferentes superfícies, como móveis; um terno também foi feito com 
o tecido. Cada uma das situações em que o apresentei foi específica. 
Gosto de alterar o modo como ele pode ser usado em diferentes lugares; 
aqui eu estava curiosa sobre como ficaria na superfície de móveis 
modernistas brasileiros.

Então, com o Rica (Ricardo Kugelmas), olhamos diferentes tipos de 
móveis e escolhemos essas peças no fim. Do jeito que estão agora, 
gosto do descompasso. E isso é intencional; talvez na superfície, 
quando você os vê pela primeira vez, eles pareçam algo reconhecível. 
Mas então, quando você se aproxima, você vê outra coisa. Além disso, 
se você está pensando em móveis modernistas, por que eles teriam um 
padrão floral, um toile de Jouy do século XVIII? Por quê? Então, gosto 
desse descompasso. Gosto de ter algo que não se encaixe exatamente, 
que esteja sempre de algum modo um pouco fora de eixo, para que você 
possa olhar de uma maneira diferente.

PZ: Essa ideia de reiteração, me parece um padrão recorrente em muitos 
dos seus trabalhos. Begin Again, Begin Again (2015), eu acho, é uma 
proposição clara disso. Mas aqui, na parede onde estamos, podemos ver 
os estandartes pendurados de Space Poem #10 (Anos & depois) (2024): 
“Depois da briga na casa”; “Depois da revolução...”; “Depois da crise”, e por 
aí vai. Há também essa qualidade reiterativa aí. Mesmo na obra sonora que 
nos recebe na casa, Begin Again, Begin Again (Years) (2018), há essa qualidade 
de repetição com os anos ditos: 1991, 1992, 1993, e assim por diante. Essa 
repetição se manifesta de algum modo nas obras.

RG: Sim. Você pode pensar nisso como mais um dia. Quero dizer, mais um 
ano, mais um dia... Me interessa esse tipo de repetição que existe em estar 
vivo, e ainda assim cada dia é diferente. Também, com os “depois”, tudo 
estará sempre depois de alguma outra coisa. No caso desse Space Poem 
que está nesta sala, estávamos falando antes sobre relações. Neste caso, 
eu estava muito interessada na poesia de Muriel Rukeyser; como mencionei, 
também me interesso por índices, e por primeiras frases, os primeiros versos 
dos poemas. Percebi que Muriel Rukeyser havia escrito muitos poemas que 
começavam com a palavra “depois” (after); então usei todos os “depois” que 
encontrei na poesia dela, os primeiros versos, e construí esse poema a partir 
disso, acrescentando um desvio, que foi “Começar de novo, começar de 
novo”. Há uma certa recursividade em viver, mas também há variações, sabe, 
momento a momento. Eu penso nessas coisas dessa maneira: como as coisas 
continuam? Como elas começam de novo? Como podem ser diferentes? Essas 
são perguntas recorrentes para mim.

PZ: Queria voltar agora a falar sobre Megahertz, Megastar, Brother, Brazil, 
voltando à ideia de relação, e aos trabalhos Relations e Come Closer. Nesses 
trabalhos, você aborda, novamente, familiaridade e o estrangeiro, distância 
e proximidade. Eles estão claramente em diálogo, mas parecem muito 
diferentes.

RG: OK. Eles estão bastante conectados, mas não é algo que eu esteja 
necessariamente pensando de forma tão consciente. Eles têm um 
aspecto pessoal, como uma relação, e isso os torna, de certo modo, 
quase básicos, que é sentir falta de alguém, sentir falta das pessoas, 
ou desejar que houvesse menos distância entre nós, que fosse possível 
se aproximar mais. No caso daquele filme, ele é de 2008, e eu estava 
pensando tanto no meu irmão Derrick quanto no meu amigo Karim 
Aïnouz. Isso é declarado no filme. Ambos estavam no Brasil naquela 
época. Então, eu estava refletindo sobre eles, imaginando pelo que 
estavam passando, assim como o fato de que eu também estava em 
São Francisco. Sempre estivemos em lugares diversos, muitas vezes 
não no mesmo lugar. Às vezes nos encontramos em algum lugar por 
alguns momentos, como é dito no filme, e depois seguimos fazendo o 



que estávamos fazendo. Esse é o caso, eu diria, com muitas pessoas que 
conheço, talvez a maioria. Mesmo que você seja amigo ou parente, não 
é como se estivesse realmente fisicamente no mesmo lugar, mas ainda 
assim está conectado de algum modo.

Então, é um tipo de saudade, expressando a saudade, mas também 
um modo como as coisas existem e as inevitáveis distâncias. Somos 
inevitavelmente diferentes, estamos cada um em nossos próprios 
corpos, sabe? Isso já é uma grande diferença. Essa ideia de contato é 
outro aspecto, poder entrar em contato, o desafio de conseguir entrar 
em contato. Quando se consegue, o que é isso? Não é como se qualquer 
uma dessas coisas fosse tão clara, mas talvez sejam aspirações; talvez 
sejam ilusões, e elusivas também. O contínuo devir de estar vivo. 

PZ: Isso nos traz de volta à ideia de reiteração e esse senso de 
continuidade, a essa tentativa incessante de estar em contato, que é 
desafiada pelo próprio viver, até certo ponto. Também me lembra do meu 
banner favorito de todos os Space Poems, que é aquele que diz “Ongoing 
Stuff ”. O que pode ser uma boa moldura para olhar o seu trabalho. Acho 
que é do primeiro Space Poem, certo?

RG: Sim, do Space Poem #1 (2007).

PZ: Ele oferece uma chave para olhar tudo o que você fez desde então. 
É uma curadoria, uma preocupação com a seleção e o cuidado por 
pedaços específicos da vida, e isso meio que nunca termina, eu acho.

RG: Eu acho que sim.

PZ: Talvez isso seja algo menos visível na exposição, mas que 
mencionamos algumas vezes na conversa. Gostaria de voltar a 
esse tema de interesse que compartilhamos, os índices. Estou 
constantemente pensando no seu trabalho Selected Life Indexes 
(2005; 2015–2018). As formas que eles assumem reaparecem aqui e ali 
nesta exposição também. Listas de nomes, essas listas de anos, com 
uma ambiguidade subjacente, de novo. Essa relação com o intervalo 
de tempo em que as coisas acontecem, como você mencionou antes. 
Gostaria de saber se você poderia falar um pouco mais sobre as 
qualidades de indexar que talvez sejam menos evidentes nesses trabalhos, 
mas que ainda são relevantes.

RG: Quando penso em um índice, penso nele como um traço, mas 
também, em relação à fotografia, como o que se chama de marca 

indexical, isso é o que é uma fotografia, ou o que está no filme, agora feito 
digitalmente. É a combinação de todas essas coisas. Uma impressão 
também é uma marca indexical. Há impressões nesta exposição, a lista 
de anos. E também há filmes e vídeos na mostra, e alguém que estava 
vendo Megahertz, Megastar, Brother, Brazil comentou: “Uau, parece 
uma cápsula do tempo.”

Essa ideia de índice é interessante. Com Selected Life Indexes, eu 
estava tentando pensar sobre uma vida inteira, e como poderia haver 
um índice dela. E se você fosse escolher diferentes figuras? Escolhi 
Muriel Rukeyser como uma dessas figuras, mas também W. E. B. Du 
Bois, Paul Robeson, Albert Einstein… Houve outros. Eu estava pensando 
sobre o que seria a destilação de uma vida inteira, como você a leria? 
Como você a encontraria? O que seria portátil? A ideia é quase como ter 
um memorial portátil. Mas, para que exista um memorial, é necessário 
que as pessoas já tenham partido. Para mim, foi como uma forma de 
reativar uma relação com essas vidas. Há muito contido na ideia de 
um índice, mas acho que existe uma certa sensibilidade que se atrai 
por eles, entrando nesse modo a ponto de até se sentir prazer em lê-los. 
Há outros artistas que também trabalharam com isso, como o Art 
& Language, por exemplo, mas eu queria levar isso a uma dimensão 
material também.

PZ: Então, você está no meio disso. Quero dizer, como os leitores 
visitantes…

RG: Ou percipientes, eu os chamo de percipientes. Associo essa palavra 
ao Lawrence Weiner.

PZ: Eles são forçados a descobrir seu caminho dentro desses campos 
de força, sabe? E criar os seus próprios também.

RG: Sim, exatamente. Eu não estou dizendo a ninguém o que fazer. 
Apenas entrem na casa. Bem-vindo, bonvenon!

PZ: Queria comentar algo sobre isso também. Acho que essa obra, 
Bonvenon! (2005), tem uma dimensão tão diferente nessa posição 
específica, porque quando você o coloca em uma instituição, as boas-
vindas têm um tom específico. Mas quando você o coloca em uma casa, 
logo na entrada, ele muda completamente para algo quase como, e não 
quero dizer isso de forma desrespeitosa, mas é quase como um capacho. 
Ele anuncia: “Bem-vindo a esta bela casa, nossa família te recebe”. Há essa 
qualidade específica em que, ao entrar, você realmente se sente acolhido.



RG: Isso é muito bonito, gostei disso. Você viu outra versão dos banners 
Bonvenon! Eu tive vários deles, inclusive na tela na recepção do moCa Cleveland. 
Foi uma tentativa enfática de dar boas-vindas num ambiente bem pouco 
acolhedor, eu diria. O museu parecia uma nave espacial, como uma pirâmide 
reflexiva. Agora, nesta casa, quando você entra, assim que cruza o limiar, você 
pode vê-lo e ele é bem grande. Um capacho de parede bem grande na parede.

PZ: Quando a gente via esse trabalho em Cleveland, por exemplo, havia aquele 
grande edifício de vidro, que era realmente pouco acolhedor, e então você 
cruzava a entrada e via um banner dando boas-vindas. É um pedido para que as 
pessoas se sintam acolhidas, certo? Já aqui, é simplesmente “bem-vindo”. Agora 
a bola está com você, você é livre para explorar. Essa é sua casa. Pode fazer o 
que quiser.

RG: Talvez isso se relacione com a domesticidade de que você falava. A casa 
em si tem uma qualidade particular. Isso é parte do que eu queria localizar em 
termos do que poderia fazer na casa, ou com a casa, para criar esse tipo de 
situação nela. Isso tem sido muito prazeroso, estar nessa casa específica, sentir 
a casa, descobrindo todos os lugares, onde as coisas poderiam estar. Estou 
literalmente vivendo com a exposição. E isso tem sido muito prazeroso, porque 
posso experimentar a luz ao longo de todo o dia. Isso é algo que faz parte dessa 
exposição, mudar a luz, tirar todas as lâmpadas, fazer algo que depende da luz 
do dia. Claro, há eletricidade na mostra também, há projeções de filmes. Mas 
ainda assim, tem sido como “dirigir a casa”. Gostei muito disso.

PZ: É todo um novo território, de certo modo; pensando no quanto já falamos 
sobre viver como parte da sua prática, considerando agora viver com a obra. 
Acho que isso incorpora uma nova densidade. Estou pensando também numa 
expressão que você já usou, que é Within Living Memory.2

RG: Nossa amiga em comum, Laura Genes, me perguntou sobre isso. Ela 
perguntou: o que isso significa, “dentro da memória viva”? Você tem uma ideia do 
que isso significa?

PZ: Eu tenho ideias do que isso poderia significar; para mim, tem o sentido de 
continuidade de novo, essa ideia de permanência que já mencionamos. Quando 
olho para as obras que vemos aqui – a lista de anos, a lista de nomes – para 
mim trata-se de como essas conexões, por mais tênues que sejam, transportam 
coisas umas para as outras. E isso é, de certo modo, estar dentro da memória 
viva, o fluxo de informação, de cultura, de conhecimento, de experiência de vida 
que ocorre dessas sobreposições.

RG: Isso se relaciona com o que eu estava pensando ao usar esse termo, como 
uma retransmissão. Como você descreveu, é algo que estaria dentro do intervalo 
de vida de qualquer ser vivo, que ainda pode se lembrar. Digamos, algo como cem 
anos; se há alguém muito velho que ainda se lembra de algo dentro do seu tempo 
de vida, essas coisas estão contidas. É como uma biblioteca, essa também é 
uma expressão, sobre cada pessoa ser como uma biblioteca, pelo que consegue 
lembrar dentro de sua vida. Refere-se à ideia de que as coisas podem ser 
lembradas e passadas adiante, e que isso acontece dentro de um intervalo, que 
ainda há alguém vivo que pode se lembrar de algo que ocorreu. Isso também se 
conecta à história oral, contar às pessoas, retransmitindo o que aconteceu. Gosto 
de usar isso também em termos de um espaço, um espaço físico. 

Fiz uma impressão tipográfica chamada Within Living Memory (2015), que se 
relaciona com essa série de impressões que estão aqui, no auroras. Na exposição 
no Carpenter Center, também intitulada “Within Living Memory”, eu queria colocar 
a impressão em Harvard; W. E. B. Du Bois, ele estudou em Harvard. Sempre me 
lembro de pessoas específicas que passaram por um lugar. Muriel Rukeyser 
passou pelo MIT, onde eu dou aula e onde nós nos conhecemos. Berenice Abbott, 
a fotógrafa, era amiga de Muriel Rukeyser. O olho de Muriel Rukeyser está 
registrado numa fotografia experimental de Berenice Abbott que tem um círculo 
ao redor. Aquele é o olho de Rukeyser, e a fotografia foi feita no MIT. Esses detalhes 
estranhos me vêm quando passo por lugares diferentes assim. Agora, esta casa 
é mais um desses lugares; podemos pensar qual a associação com os materiais, 
com a estrutura, com o jardim, e então, criar uma espécie de sobreposição. Eu 
pensaria na minha obra como uma sobreposição, um entrelaçamento com o 
que já está presente. Isso é algo que eu gostaria de ter, uma ressonância, essa 
combinação entre as coisas.

PZ: Acho que essa impressão aqui também se relaciona com essa ideia de 
memória viva.

RG: William Morris (2011), esse é o título.

PZ: Que é outra figura interessante dentro desse panteão, por assim dizer. Essa 
ideia de camadas: camadas de desejos, camadas de memórias e de conflitos ao 
longo da humanidade. De certo modo estamos sempre dentro da memória viva de 
algo, mesmo que essas coisas não compartilhem o mesmo nome.

RG: Estamos na memória viva de uma árvore. De corpos d’água. Daqueles 
vestígios. Das pedras…

PZ: Bem, falando em pedras, talvez esta seja minha última pergunta, mas 
estou curioso sobre o trabalho que acho mais difícil de situar dentro do 

2 Tradução nossa: dentro da memória viva



Pedro Zylbersztajn é um artista baseado em São Paulo, expondo no 
Brasil e internacionalmente.

conjunto da exposição, que é Slow Walking in Lisbon (1995). Você 
falava sobre pedras, e nesse vídeo vemos o calçamento português, 
que, para nós, aqui no Brasil, carrega muitos significados.

RG: Para mim também carrega muitos significados, caminhar naquele 
calçamento. No começo dos anos 1990, morei por um breve período 
em Lisboa. Estava pesquisando mapas, histórias, geografias... 
Mas também caminhava por lá, e ao longo do tempo fiz diferentes 
vídeos e filmes relacionados a isso, intitulados Walking in Lisbon. 
Foi proposital esse título. Um foi feito em 1992, outro em 2000. 
Queria pensar no que muda dentro da memória viva, em termos de 
percepção, até mesmo da percepção do meu corpo se movendo por 
aquela cidade. O que era aquilo? Eu não entendia isso enquanto 
estava lá, não compreendia o que eram aquelas percepções. Estava 
usando meu corpo para testar estar ali e também estava criando um 
traço, um traço indexical, bem literal, da rua nos meus passos. Nesse 
trabalho, eu desacelero os passos e foco apenas no caminhar. Em 
alguns vídeos eu estou me movendo pela cidade, tem outra pessoa 
que me filma como se fosse uma personagem que atravessa Lisboa. 
Podemos ver os locais, as pessoas, as ruas, tudo o que mudou. Fiz 
outro trabalho em 2016 chamado Walking in NYL, Nova York e Lisboa 
juntas como uma ficção, traçando um deslocamento ficcional pelo 
espaço. Aqui, no auroras, eu queria ter esse andar vagaroso. É uma 
conexão pessoal com um momento de engajamento com aquela 
história, mas também pensava na língua, português, e sobre Portugal, 
Ceuta, o continente africano. Era isso que meu trabalho estava 
rastreando enquanto eu estava lá, por onde os portugueses haviam 
passado na África, o primeiro lugar onde chegaram, em Ceuta, de 
barco. Como você mencionou antes, há essas diferentes décadas 
de estar envolvida de alguma forma com pensar sobre o Brasil; eu 
pensava sobre o Brasil naquela época também.

PZ: Agora que você mencionou isso, essas imagens de você como 
uma personagem caminhando pela cidade aparecem também em 
Come Closer.

RG: Sim. Come Closer reúne muitas dessas ideias. O filme é de 2008 e 
costura muitos desses elementos.

PZ: É bonito pensar nesses dois trabalhos em conjunto dessa forma, 
em que vemos você caminhando por essa geografia específica por um 
ângulo, e depois descemos a escada e a vemos por outro.

RG: E é a minha perspectiva, porque sou eu que estou filmando a 
caminhada.

PZ: Acho que há muito disso na exposição, esses pontos de relação 
entre as obras que dependem de se aprofundar em cada obra específica, 
encontrar as referências, ser constantemente relembrado da relação 
dentro da relação

RG: Espero que isso também seja prazeroso.

PZ: Da minha parte, posso dizer com certeza que é. Para terminar, você 
poderia falar um pouco sobre Vanished Gardens (2004), a peça sonora no 
jardim?

RG: O lugar ficcional, o lugar imaginário, os jardins que desaparecem, 
tudo isso está conectado. Sabe, nem todo mundo quer pensar muito 
sobre Portugal, aqui no Brasil. Eu tenho muitas reflexões ligadas a estar 
em Portugal, estar no meu corpo lá, mas também, encontrar muitos 
brasileiros enquanto estava lá, poder compreendê-los. Essa é toda uma 
outra conversa, sobre linguagem.

Sobre Vanished Gardens, é interessante pensar sobre o que acontece 
com a terra, as formas como as coisas são demolidas e reconstruídas. 
Também pensar no que serão os jardins, o que será a vegetação. Parte 
do que eu fazia em Lisboa estava também conectado ao jardim botânico 
de lá. A questão dos jardins, e fiz outros trabalhos que tratam de jardins, 
de jardins botânicos, é que eles estão sempre ligados a lugares que 
foram coloniais; as plantas são extraídas de várias partes do mundo 
para compor esses jardins. Isso sempre é uma situação interessante e 
delicada, às vezes até bizarra, dependendo do lugar; por exemplo, como 
na Áustria, quando há uma estufa com jardim tropical, muitas vezes com 
plantas brasileiras e africanas. Estou sempre pensando nessas coisas, 
e não consigo evitar quando se trata de plantas e jardins, simplesmente 
amo elas. 



Renée Green: We’ve been having conversations for some years now, and 
I’m very happy that we can continue here in São Paulo, a new possibility.

Pedro Zylbersztajn: Yes, and just to open it up: this is your first 
exhibition in São Paulo, and maybe as a way of introducing your practice 
to the people who haven’t had the chance to experience it yet, I would 
say that what strikes me the most about it is this kind of particular 
ability that you have in threading through all of these different means 
of making work with all of these different means of being in relation to 
things, to people, and to the world.

I’m not even going to try to describe your practice. It spans forty years, so it 
would be kind of madness, but there is painting, sculpture, installation, and 
obviously, film, audio, writing, and so on and so forth. That’s how I would try 
to make a minimal description. As this aspect of relations seems to be very 
important maybe we could start with that, addressing these terms that you 
often use: contact, negotiations, negotiations in the contact zone.

RG: These are good places to start, especially with this exhibition. We 
can talk about some of the works that are here that even have the same 
names, like Relations (2009), for example. I’ve been thinking about this as a 
certain recurring compulsion or interest. I was making a drawing today, to 
try to think about this more. I’m doing this all the time anyway, but today, 
I was thinking about relations, but also, to this connection to reading. We 
talked about this another time while discussing Édouard Glisant’s book, 
Poetics of Relation. So, it’s a recurring theme that does have to do with a 
lot of different forms of relation that I’ve been probing and contemplating 
over many years, in terms of the most basic kinds of relations, such as the 
way families are related, or relations to people that we are supposedly 
related to, but also, the kinds of relations that emerge from your 
connections to certain forms like music and art, and the figures that might 
be associated with these, and how to develop one’s own form of relation 
with them. So, from personal to public to discursive kinds of relations, 
probing what each of these can generate in different ways.

I mean, the work in this exhibition titled Relations is a combination of 
different elements. Years ago, I was reading a book called Tropical Truth 

Renée Green in conversation with Pedro Zylbersztajn 
auroras, São Paulo, September 13, 2024



by Caetano Veloso, the English translation of his autobiography, Verdade 
Tropical. I was very struck by the way he described his relation to music, 
to different kinds of music. I like to think of the Americas in a broad sense, 
that’s something I’m always coming back to, the Americas, and in this book, 
I liked the list of different musicians that were emerging as I read. What was 
the starting point for Caetano, in terms of what attracted him to music from 
the United States? I liked that it wasn’t Elvis Presley, it was James Brown. 
I haven’t read the book for a long time, but I was affected by it. I was reading 
the index – and this is something we can also talk about, but I like to read 
the indexes, to go back and forth between what’s listed in the index and 
what I find in the book – and I wanted to think about the different names of 
the listed musicians: which ones was I familiar with? I wanted to intertwine 
them with what I had grown up with; that would be from me being born at 
the beginning of the 1960s, through the 1970s and the 1980s, thinking about 
these kinds of relations, because with music and sound there’s something 
that it’s always coming back, something that’s also inside of you. Part 
of that work has this visual part that you see in the space, two hanging 
banners on the wall, but there’s another part that’s very small, that you 
see if you sit down and you look at the iPod playing a video on it called 
Megahertz, Megastar, Brother, Brazil (2000).

PZ: One of my favorite titles ever in the history of art. 

RG: And that’s relations-related, as it features my brother, Derrick 
Green, the lead singer of Brazilian’s band Sepultura. 

PZ: To go back to what you mentioned about relations being in direct 
intertwinement with reading, would you mind if I read something that you 
wrote on this book, Inevitable Distances? 

RG: I’m totally curious as to what you chose.

PZ: It’s right at the opening of the book, and it’s something that has stayed 
with me for a little while; it’s this text that runs throughout the book, and it’s 
called “As I Read.” You begin it by writing: “As I read between words, titles, 
names, chapters, lacunae, absence, and presence, I found/find myself then/
now attracted to these words designated as fictions.” I think this is an 
incredible summary of what seems to be at the basis of your practice – no 
matter how it unfolds into different material realities – this discursive, 
conceptual practice of reading the world, and to some degree, collecting 
bits of it and reimagining it, reinterpreting it, creating relation, and not 
only living relation.

I think that this flows into what you’re saying about the work Relations. 
Before we get into Megahertz, Megastar, Brother, Brazil again, we could use 
Relations to talk about how Brazil itself comes into play in your work and 

specifically in this exhibition. I imagine that people who have not come into 
contact with your work so far could visit this exhibition and imagine that you 
made many works specifically for here. But in reality, the different ways in 
which you relate to Brazil have come in and out of your work for thirty years 
or so. It could seem surprising, and I would like you to talk a little bit more 
about that, but also, about how this way of working foregrounds another very 
important part of your practice, which is thinking about information exchange, 
thinking about import/export, thinking about familiarity and foreignness and 
displacement, all of this as applied to yourself and as applied to bodies in 
general, but mostly, as applied to culture, to how culture circulates.

RG: I like all of that. Where to begin? I like very much the choice that you read, 
about reading, but also, about fiction, as fiction is really important. I’ve been 
thinking about it a lot, because often people imagine what’s made sometimes 
by others to be something that it’s not. I mean, in some cases people want a 
kind of truth, something autobiographical, they believe that I’m trying to tell 
them “this is the way it is.” This is something I’m not interested in. I like very 
much the fictional dimension, where there are so many possibilities for what 
could be configured, that you don’t know what it is until you find it. It’s like, 
“Ok, let me put that together, let me put that in relation with this other thing.” 
I like the capaciousness of what can be possible with relations. Sometimes 
it may be almost the opposite of what might have been imagined could be in 
relation. I like the idea that each person has a way of perceiving, of being alive, 
and the ways in which these relations might unfold are variable, and various.

There are so many varieties of what could be imagined together or in 
conjunction. I guess it’s a recurring core of what I do. I can’t say why that is, 
I don’t know. It’s just the way it is for me. I like the combinations. Thinking of 
oneself as being very much a combination person is an important aspect. 
I would say that there’s a lot of things that involve not-knowing, maybe 
like revelations that happen over time within the process of engaging with 
reading, for example, or maybe drawing, drawing and reading. Those are things 
that I think about together. When something is described as “conceptual,” 
for example, or when there’s a label like “conceptual artist,” that can be very 
misleading, depending on what anybody thinks of that as a definition. That’s 
one of the things that I’m always raising questions about: what’s the definition 
of whatever is being described.

That’s why I think of relations as being connected very much to language as 
well, to etymology, to thinking about what are the sources of different kinds 
of materials, as well as words. How do they circulate? I mean, especially 
if you think of very long histories, and old places, and languages;  this is 
exceeding even European languages, for example. Thinking of thousands 
and thousands of years of symbol making, what kinds of marks appear 
in different places in the world? What’s the beginning of language and 
marks that are made in drawings?



PZ: Maybe there’s something about that in relation to fiction, and in 
relation to this label of conceptual art that you’re mentioning: I think 
one of the things that I’m interested in in your work, that I feel that 
influences me, if I can say that, is this tendency towards reading also 
being about misreading, this kind of commitment to imprecision, to 
ambiguity, and to opacity, even, if we want to go back to this notion of 
relation coming from Glissant. That sounds for me a very rich way of 
approaching fiction as well. Fiction-making through living, let’s say. 

RG: Yes, I’m thinking about this a lot. I’m actually trying to reframe Glissant for 
myself, even though I’m still learning about his work. I’m looking at what’s the 
time frame of when things were made. I’m thinking as an artist, about what 
I’ve been making during a particular span of time. I realized that Glissant’s 
translation into English was later than when it appeared in France. Around 
1990, that was when this book we’re talking about, Poetics of Relation, was 
originally published in French. In English, it was in 1997. And then I think, by 
1997, what was I doing? What was I doing in 1990? What was I doing throughout 
the 1980s? What kinds of things were stimulating? How did fiction have a role, 
as well as language? What is it like when you’re making something that’s visual, 
audio, or maybe a film, when you’re making an art work? How is this kind of 
relationship created? Is it something that’s obvious, or is it something that’s 
more subterranean? The ambiguity aspect is important, as while something 
it’s a fiction, there is also a specificity, the work is specifically structured, or 
composed, but at the same time, there’s an openness for interpretation. 

Similarly, with a poem, there’s specific language. The person who wrote it has 
an intention and puts the words together in a way that they’re thinking about, 
thinking about the relations. But once people encounter it, it becomes another 
thing. There might be parts that are resonating with what the original intention 
was, but there are other resonances that may be completely different, that 
the person who wrote it never thought about. I’m interested in that as well. I’m 
actually experiencing it with this exhibition, even as it’s being completed, getting 
feedback from people about different aspects that are striking to them. I can 
look at the work in another way.

PZ:  As you’re saying this, I was thinking about something that Fred Moten said 
when he was in São Paulo a few months ago.1 He said something beautiful, 
something to the effect of “What if both politics and poetry are nothing 
but prepositional obsessions?” So, everything is about how one chooses to 
define very specific and very pointed objects and language, something one 
is obsessed about. That is what drives the poet, but at the same time, the 
poet always wants the reader to look at what they’ve said without knowing 
exactly what has been said. This creates different spaces for connection, 

1 This refers to the public event “A Conversation with Fred Moten and Stefano Harney,” 
part of the pedagogical program Matéria Crítica para Massa Crítica, at Casa do Povo, São 
Paulo, November 18th 2023

for context, and for dispute, to some degree. Which I guess is what interests 
Fred, as he’s talking about individuation. 

To the point of fiction, I wonder if for you this is along the same lines, if it is an 
obsessive trait of formalization of everything that you’ve come to be in contact 
with. From the little excerpt that I read, words and people, and all of these 
little bits and pieces of influence or reference, come into play in your work 
from your reading, to then be read again. A filtering process. 

RG: One of the things I wanted to mention is the title of this exhibition, “Come 
Closer: Percepts,” the concept of the percept. I was sparked by what you 
were saying about Fred, about being a poet, about language. For me, as an 
artist who’s also writing, sensitive to language, and as I’ve been mentioning, 
sensitive too to symbol making, which I connect to drawing, this idea of a 
percept is something that’s different than perception. It’s an idea. I’m thinking 
about Gilles Deleuze and Félix Guattari in their book What is Philosophy? In it, 
I’m very interested in how thinking is being defined or described as something 
that involves three different aspects, which are: philosophy, as the creation 
of concepts; science, as associated with functives; and art, characterized 
by the creation of percepts, which are wrested from ordinary perceptions 
and affectations. This way of thinking about art I found helpful because the 
percept is something that exists beyond the artist. 

In terms of the exhibition, what I was imagining, what I have here, are works 
that people are going to encounter in different ways. They’re not equivalent 
with me necessarily. They’re things that were made at different moments and 
in different places. Maybe this relates back to what you were saying earlier, in 
terms of imagining what anybody might think about what’s in the exhibition, if 
it was made specifically for it.

The percept is not the perception. It’s whatever is made, and what’s made 
is existing on its own to be encountered. When I was thinking about this 
exhibition, I was thinking about placing works in this house, how these might 
be placed in it, the kinds of ways there could be relationship. I didn’t have it 
worked out completely, because it needed to be experienced in space with 
the works. Now that the exhibition is installed, it has a whole other different 
resonance for how I can feel it. This idea of coming closer is also related to the 
name of one of the works that’s in the exhibition.

PZ: Talking about Come Closer (2008), the film, I think it’s a good work to 
come back to the question of these connections to this particular context. 
It’s a work in which you’re articulating these different modes of distance 
and proximity to people and to locations, geographies – mental geography, 
sometimes. To particularly pointed locations in Brazil, through two figures, 
Karim Aïnouz and your brother Derrick, who is, I guess, an overarching 
presence in the exhibition.



RG: Yes, it turned out that way. It wasn’t something that I was intending, 
necessarily, but in terms of the selection of different parts that I wanted 
to have in the whole house, it emerged that way. His voice is a pretty 
recognizable and strong presence.

PZ: Yes. And this connects to some aspects I wanted to talk about in this 
particular installation of the works in auroras, as I’ve seen a lot of these 
works in different locations. One thing that has been quite striking for 
me here is the way in which this house manifested another layer to a lot 
of the works, how much of it is playing off this concept of domesticity 
to some degree, and to link with what you were mentioning before, 
family as this kind of symbol for relation, and a house obviously has an 
atavistic connection to family. I was wondering if you could talk about 
this, to this shared history, shared memory, presence and absence, 
and how one can hear your brother’s voice throughout this  domestic 
space, talking about another house, actually, the Schindler House in Los 
Angeles. Also, other works that you have done in the past have a relation 
to this idea of living in space, like the one that you conducted at Le 
Corbusier’s Unité d’habitation in Firminy, France, in 1993.

RG: That’s true. I think that it’s a combination of thinking about inhabitations 
and architecture, I don’t think about it as domesticity so much. I think about 
architectural structures that are houses, or architectural structures that are, 
like the Unité d’habitation in Firminy, places where inhabitation is meant to 
take place; a place to live, but that’s also a structure. Here, in a modernist 
house in São Paulo, this is something that goes along those lines of an ideal 
structure for living, like the Schindler House, the first modernist house in 
the United States; the ideal of what could it be like to live in a place in a very 
beautiful way and what that might entail. The intersections between this 
ideal and the inhabitants and the families, that’s something that’s at play 
here in the house, as well as in the garden, the whole combination. 

Schindler’s statements and manifesto, his Space Architecture, are depicting 
an ideal of nature being tamed by a structure that’s situated in space. Yet, 
what happens inside is something that can be very surprising, and I think 
about the ways that these domestic components, like furniture or wallpaper, 
carry another layer of what could also be considered. So, I’ve used that in this 
house, in its spaces.

I think it’s interesting what you mentioned about that, as you’ve seen 
these works in other situations, in art institution or museums. I think 
that what happens is that they change when they’re brought into a 
house. The fact that everything is brought together within this house, 
the way that you move through the house and its spaces and rooms, it 
creates a completely other way of experiencing the works, which has 
been really interesting to explore.

PZ:  I think an example of this, in this context, is the library, in which all 
these thoughts about reading, and perception, reference and influence, 
get coalesced or condensed into a space which is made for living. I think 
the way in which this plays into the show  turned out interestingly. Maybe 
you would like to talk a little bit more about the new Space Poem, which is 
sitting at the library?

RG:  Sure. I’m happy to have made something new for the library. Space 
Poem #11 (The Equator Has Moved) (2024) and Space Poem #12 (O Equador 
se moveu) (2024), the two of them, one in English and one in Portuguese, 
go around the perimeter of where the railing is, in the library. This poem is 
a combination of things that I wanted to bring in: one was thinking about 
geography and the equator, the movement of the equator, even. I wanted 
to think about both geology and geography. I was reading a book by John 
McPhee that was describing geological movements through durations of 
time. Also, I was very interested in bringing back Borges in relation to the 
library, this idea of the world library, the kind of multiplicity that might be 
contained in such a thing; that’s also woven into this poem. But in the library, 
there’s also another aspect, a kind of stage, a mise-en-scène, which was 
already part of the library, with the skylight and its recessed space. In that 
area, I placed Commemorative Toile, a work that I started making in 1991, in 
conjunction with the new Space Poems.

PZ: I wanted to ask you about that work; I was interested in the fact that 
since 1991 this work has had all these different iterations, it has been 
applied, say, to different furniture, and here, it’s been applied to Brazilian 
modernist furniture…

RG: Yes.

PZ:  Which goes with the context of the house, but obviously, has an 
underlining subtext connecting to the work itself, how the work approaches 
these different geographic histories of displacement and violence. I was 
wondering if you can talk more about this decision of not bringing furniture 
that was already upholstered with the work, but making a new version 
specifically for here, Commemorative Toile (Brasil) (2024).

RG: As you mentioned, the Commemorative Toile has been reiterated, 
what stays the same is the wallpaper and the textile, they’re the same 
as what I was making it in 1991, 1992. The toile is produced by the Fabric 
Workshop, in Philadelphia. Through the decades, it’s been applied to 
different surfaces, like furniture; a suit was also made from the fabric. 
Each of the situations in which I’ve presented it have been specific. I 
like to alter the way that they might be used in different places; here I 
was curious about what would it look like as the surface of modernist 
Brazilian furniture. 



So, with Rica (Ricardo Kugelmas), we looked at different kinds of furniture and 
chose these pieces in the end. The way that they exist now, I like the disjuncture. 
And that’s intentional; maybe on the surface, when you first see them it might 
seem like something recognizable. But then, when you get closer, when you 
come closer, you see something else. Also, if you are thinking about modernist 
furniture, why would it have a floral pattern, an 18th-century toile de Jouy? Why?

So, I like this disjuncture. I like to have something that’s not fitting exactly, that is 
always somehow a bit skewed, so you can look at it in a different way. 

PZ: This idea of reiteration, I feel that is an emerging pattern in a lot of your 
works. Begin Again, Begin Again (2015) I think is a clear proposition of that. But 
here, on the wall, where we are, we can see the hanging banners from Space 
Poem #10 (Anos & depois) (2024): “Depois da briga na casa [After the quarrel 
in the house]; Depois da revolução… [After the revolution…]; Depois da crise 
[After the crisis],” and so on. There’s this reiterative quality to it as well. Even in 
the audio work that welcomes us in the house, Begin Again, Begin Again (Years) 
(2018) there’s also this quality of repetition with the spoken years: 1991, 1992, 
1993, and so on. This reiteration, it manifests somehow in the works.

RG: Yes. You can think about it just like another day. I mean, another year, 
another day... I’m interested in the kind of repetition that exists in being 
alive, yet each day is different. Also, with the “afters,” everything is always 
going to be after something else. In this case, with the Space Poem that’s 
in this room, we were talking before about relations. In this case, I was 
very interested in Muriel Rukeyser’s poetry; as I have mentioned, I’m also 
interested in indexes, and in first sentences, the first lines of poems. I 
realized that Muriel Rukeyser had written many poems that began with 
the word “after;” so, I used all of the afters I found in her poetry, the first 
verses, and I made this poem out of these and added a twist, which was 
“Begin again, begin again.” There’s a certain kind of recursiveness in living, 
but there are also variations, you know, moment by moment. I think about 
these things in this way: How are things going on? How are they beginning 
again? How might they be different? These are recurring questions for me.

PZ: I wanted to go back now to talking about Megahertz, Megastar, Brother, 
Brazil, going back to the idea of relation, and to the works Relations and 
Come Closer. In these works you’re addressing, again, familiarity and 
foreignness, distance and proximity, they are obviously in conversation but 
they seem very different.

RG: OK. They’re pretty connected, but this is not something that I’m 
necessarily so consciously thinking about it. They do have a personal 
aspect, like a relationship, and that makes them in a way almost kind of 
basic, which is missing someone, missing people, or wishing there was less 
distance among us, that one could come closer.

In the case of that film, it’s from 2008, and I was thinking about both my 
brother Derrick and also about my friend Karim Aïnouz. That’s what’s 
stated in the film. They both were in Brazil at that time. So, I was reflecting 
on them, imagining what they were going through, as well as the fact that 
I also was in San Francisco. We’ve always been in these various places, 
often not in the same place. Sometimes we meet somewhere for some 
moments, like it’s said in the film, and then we continue doing whatever 
we’re doing. That’s the case, I would say, with many people that I know, 
maybe the majority. Even though you might be friends or related it’s not as 
if you’re really physically in the same place, but you’re still connected in a 
way.

So, it’s a kind of longing, expressing the longing, but also a way things 
exist, the inevitable distances. We are inevitably different, we’re each in 
our own bodies, you know? That’s already a big difference. This idea of 
contact is another aspect, to be able to come into contact, the challenge 
of being able to come into contact. When you do come into contact, what 
is that? It’s not as if any of these things are so clear, but they may be 
aspirational; maybe they’re delusionary, as well as elusive. The continual 
ongoing becoming of being alive.

PZ: This brings us back to this idea of reiteration and this sense of 
ongoingness, to this unending attempt to be in contact, which is 
challenged by living itself, to some degree. It also reminds me of my 
favorite banner from all the Space Poems, which is the one that says 
“Ongoing Stuff,” which can be a good frame to look at your work. I think it’s 
from the first Space Poem, right? 

RG: Yes, from Space Poem #1 (2007).

PZ: It gives a key into looking towards what you’ve done since then. It’s 
accretion, a preoccupation with selecting and caring for specific bits of 
life, it kind of never stops, I think.

RG: I think so. 

PZ:  Maybe this is something that is less visible in the show, but that 
we’ve mentioned in the conversation a couple of times. I’d like to return 
to this topic of interest that we share, indexes. I’m constantly thinking 
about your work Selected Life Indexes (2005; 2015-2018). The forms 
that they take reappears here and there in this exhibition as well. Lists 
of names, these lists of years, with an ambiguity that is undergirding it, 
again. This relationship to the span of time, in which things happen, as 
you mentioned before. I was wondering if you could talk a little bit more 
about the qualities of indexing that are maybe less apparent in these 
works, but quite relevant.



RG: When I think about an index, I think about it as a trace, but also, in 
relationship to photography, what’s called an indexical mark, that’s what a 
photograph is or what’s on film, now digitally made. It’s the combination of 
all these things. A print is also an indexical marking. Prints are in this show, 
the list of the years. And there are also films and videos in the exhibition, 
and someone who was looking at Megahertz, Megastar, Brother, Brazil was 
saying, “Wow, it’s like a time capsule.” 

This idea of the index is an interesting one. With Selected Life Indexes I was 
trying to think about an entire life, and how could there be an index of it. 
What if you were to choose different figures? I chose Muriel Rukeyser as one 
of these figures, but also, W. E. B. Du Bois, Paul Robeson, Albert Einstein... 
There were others. I was thinking about what would be the distillation of an 
entire life, how would you read it? How would you encounter it? What would 
be portable? The idea is almost like having a portable memorial. But for a 
memorial to exist, it requires the people to be gone. For me, it was like a way 
to reactivate a relation to these lives. There’s so much in the idea of an index, 
but I think there’s a certain sensibility that’s attracted to them, going into 
that mode that even one enjoys reading them. There are other instances of 
artists who’ve been engaged with that, like Art & Language, for example, but 
I wanted to take it into a material dimension as well.

PZ:  And  then, one is somehow in the middle of that. I mean, as the visiting 
readers…

RG: Or percipients, I call them percipients. I associate that word with 
Lawrence Weiner.

PZ: They’re forced into finding out their way within these force fields, do you 
know what I mean? And to create their own, as well.

RG: Yes, exactly. I’m not telling anyone what to do. Just come into the house. 
Welcome, bonvenon!

PZ: I wanted to say something about this as well. I think this work, 
Bonvenon! (2005) has such a different dimension in this particular 
situation, because when you place it in an institution, it has a specific 
tone to the welcoming. But when you place it in a house just by the 
door, it has completely changed into something which is almost like, 
and I don’t mean to say this in a disrespectful way, but it’s almost like 
a doormat. It announces “Welcome to this beautiful house, our family 
welcomes you.” There’s this specific quality of it when you walk in, you 
really feel welcomed.

RG: That’s very nice, I like that. You have seen another iteration of the 
Bonvenon! banners. I had several of them, even at the reception’s screen 

of moCa Cleveland. It was a forceful attempt to welcome within a very 
unwelcoming environment, I’d like to say. The museum looked like a spaceship, 
like a pyramid, a reflective pyramid. Now, in this house, when you enter, as 
soon as you cross the threshold, you can see it and it’s very large. A very 
large wall mat on the wall. 

PZ: When you looked at that work in Cleveland, for instance, there was 
this big glass building, which was really unwelcoming, and then you 
walked into the threshold and you saw a banner welcoming you. It’s 
a way of asking people to please feel welcomed, right? Whereas here, 
it’s just “welcome.” Now the ball is with you, you’re free to roam. This is 
your house. You can do whatever you want. 

RG: Maybe that’s related to the domesticity you were talking about. The 
house itself has a particular quality. That’s part of what I wanted to locate 
in terms of what I could do in the house, with the house, to create this kind 
of situation in it. That has been really enjoyable, to be in this particular 
house, feeling the house, figuring out all the locations, where things could 
be. I’m literally living with the exhibition. This has been very enjoyable, 
because I can experience the light throughout the day, all day long. That’s 
something that’s part of this exhibition, changing all the light, removing the 
fixtures, having it be dependent on the daylight. I mean, there’s electricity 
in the show too, as there are film projections. But still, it has been like a 
“directing the house” situation. I really enjoyed that.

PZ: It’s a whole new terrain, to some degree; thinking about how much we’ve 
spoken about living as part of your practice, considering now living with the 
work. I guess it takes on another density. I’m also thinking about an expression 
you have used before, which is “Within Living Memory.”

RG: I was asked about that by our common friend Laura Genes. She asked, 
what does it mean, “within living memory”? Would you have an idea about 
what does it mean?

PZ: I do have ideas of what it could mean; for me, it has the sense of 
continuity again, this ongoingness we have mentioned. When I look at the 
works we are looking at here – the list of years, the list of names – for me it’s 
about how these connections, as tenuous as they can be, carry things 
into each other. And that’s kind of within living memory, the flow of 
information, of culture, of knowledge, of life experience that transpires 
from these overlaps.

RG: That’s related to what I was thinking about when I was using 
that term, like a relay. As you described it, it’s something that would 
be within the span of any living beings that something could be 
remembered. Say, like a hundred years; if there’s some very old person 



able to remember something within the span of their living memory, 
things are contained. It’s like a library, that’s an expression too, about 
every person being like a library, what they can remember within their 
lifespan. It refers to the idea that things could be remembered and 
passed on, and that it is within a span, that there’s still someone alive 
who could remember about something that happened. That connects 
also to oral history, telling people, relaying what happened about 
something. I like using it in terms of a space, a physical space.

I made a letterpress titled Within Living Memory (2015), and it relates to 
this series of prints that are present here, in auroras. In the Carpenter 
Center exhibition, also titled “Within Living Memory,” I wanted to 
place the print at Harvard; W. E. B. Du Bois, he went to Harvard. I 
always remember specific people who pass through a place. Muriel 
Rukeyser passed through MIT, where I teach and where you and me met; 
Berenice Abbott, the photographer, was a friend of Muriel Rukeyser. 
Muriel Rukeyser’s eye is captured in a Berenice Abbott’s experimental 
photograph that has a circle that goes around with an eye. That’s 
Rukeyser’s eye, and the photograph was made in MIT. There are these 
weird details that I think about when I pass through different places 
like that. Now this house is another one; we can think about what’s the 
association with the materials, with the structure, with the garden, and 
then, having a kind of overlay. I would think of my work as an overlayer, 
an interweaving with what’s already here. That’s part of what I’d like to 
have, a resonance, this combination between things.

PZ: I think this print here also relates to this idea of living memory.

RG: William Morris (2011), that’s its title.

PZ: Who is another interesting character within this pantheon, let’s say. 
This idea of layering: layering desires, layering memory, and layering 
strife across the range of humanity. To some degree we’re always within 
living memory of something, even though these things don’t share the 
same name. 

RG: We’re within living memory of a tree. Bodies of water. Those traces. 
Rocks...

PZ: Well, speaking of rocks, and this might be my last question, but I’m 
curious about the work that I find the most difficult for me to place within the 
set of this exhibition, which is Slow Walking in Lisbon (1995). You were talking 
about rocks, and in this video one can see the Portuguese pavement, 
which, for us, here in Brazil, it carries a lot of meanings.

RG: It has a lot of meaning for me too, walking that pavement. In the 
early 1990s, I was living in Lisbon for a short time. I was researching 
maps, actually, histories, geographies... But I was also walking there, 
and I’ve made over time different videos and films that had to do 
with walking in Lisbon, they’re called Walking in Lisbon. It was very 
intentional, the title. One was made in 1992, another one was made in 
2000. I wanted to think about, within living memory, what changes took 
place, in terms of perception, even the perception of my body moving 
through that city.

What was that? I didn’t understand this when I was there, I didn’t 
understand what any of the perceptions were. I was using my body 
to test being there and I was also making a trace, an indexical trace, 
very literal, of the street in my steps. In this piece, I slowed them down 
and focused just on the walking. In some of the videos I am moving 
through the city, there’s another person who’s shooting me as the 
character moving through all over the city in Lisbon. One can also see 
the locations, the people, the streets, all the things that have changed. 
I made another one in 2016 titled Walking in NYL, New York and Lisbon 
together as a fiction, tracing fictional movement through space. Here, 
in auroras, I wanted to have this slow walking in it. It’s a personal 
connection to one of the moments of being engaged with that history, 
but also, I was thinking about language, Portuguese, and about Portugal, 
Ceuta, the continent of Africa. That was what my work, when I was there, 
was tracing, where the Portuguese had gone in Africa, the first location 
that they had arrived to, in Ceuta, by boat. As you mentioned before, 
there are these different decades of being involved in some way in 
thinking about Brazil; I was thinking about Brazil then, as well.

PZ: Now that you mention it, these shots of you as a character walking 
in the city appear in Come Closer as well.

RG: Right. Come Closer actually ties a lot of these ideas. That film is 
from 2008, and it ties a lot of those things together.

PZ: It’s nice to think of these two works in conjunction in that way, in 
that we’re seeing you walking in this particular geography from another 
angle, and then we come down the stairs and we see it from another 
angle. 

RG: And it’s my perspective, because I’m shooting the walking.

PZ: I think there’s a lot of that in the exhibition, these points of relation between 
the works that are dependent on digging into each particular work, finding the 
references, being constantly reminded of the relation within relation.



Pedro Zylbersztajn is an artist based in São Paulo, exhibiting in Brazil 
and internationally.

RG: I hope it’s also enjoyable.

PZ: From my perspective I can definitely say that it is. To end, could you 
say something about Vanished Gardens (2004), the audio piece in the 
garden  

 RG: The fictional place, the imaginary place, the vanishing gardens, all 
these things are connected. You know, people don’t necessarily want to 
think about Portugal so much here in Brazil. I have many things that I have 
thought about that have to do with being in Portugal, being within my body 
there, but also, meeting a lot of Brazilians while being there, being able to 
understand them. That’s a whole other conversation, about language.

In terms of Vanished Gardens, it’s interesting to think about what 
happens with the land, the ways that things are knocked down and built 
up. Also, to think about what will be gardens, what will be vegetation. 
Part of what I was doing in Lisbon was also connected to their botanical 
garden. The thing with gardens, and I’ve made other works that dealt 
with gardens, with botanical gardens, is that they are very much 
connected to any place that was formerly colonial; plants are extracted 
or taken from different parts of the world to make these botanical 
gardens. That’s always an interesting and sensitive, sometimes bizarre, 
situation, depending on where you are; say, like in Austria, when there’s 
a glass heated space with a tropical garden, many times with Brazilian 
plants, African plants. I’m always thinking about these things, and I can’t 
help it with plants and gardens, I just love them.



Jordan Carter: Estou feliz em conversar sobre o trabalho da Renée 
com o Thiago, no contexto desta exposição excepcional. O trabalho da 
Renée é incrivelmente sensível a espaços, ela está sempre pensando 
sua obra em relação ao local específico em que está sendo apresentada, 
tanto à história desse lugar quanto à sua localização geográfica, mas 
também às condições arquitetônicas do espaço em questão. Ao invés 
de impor sua obra a um ambiente, ela sempre trabalha com o ambiente, 
em diálogo e em relação a todas as particularidades e características 
arquitetônicas, que se tornam parte da obra, ao mesmo tempo em que 
a obra também se torna parte da arquitetura. Isso é particularmente 
palpável nesta exposição, porque quase sentimos que várias obras 
sempre estiveram aqui. Elas se relacionam com o Brasil, mas também 
articulam o espaço da arquitetura.

Para contar um pouco do contexto histórico sobre Renée e sua obra em 
relação a arquitetura e espaços: ela é muito influenciada pela história 
do site-specific, que se origina na arte conceitual dos anos 1960 e 70 
e pelas investigações sobre especificidade do local, com artistas como 
Robert Smithson e suas noções de site e non-site – ideias sobre obras que 
só podem existir no lugar onde foram feitas. Porém, Renée realmente 
levou essa ideia adiante, ou a expandiu, no que eu chamaria de política 
diaspórica do site-specific. Ela sempre realiza seus trabalhos, sejam 
reconfigurações de obras anteriores ou obras novas, em relação a 
um local. Ela acredita que a especificidade do lugar é cumulativa, 
e que a obra cresce e ganha significado quando ela se traduz em 
diferentes espaços arquitetônicos, contextos culturais e por aí vai. 
Seu significado está sempre em relação, há sempre uma circulação 
maior, uma constelação mais ampla, e a obra traz consigo seus 
significados anteriores.

Para falar sobre o que isso significa: em 2015, por exemplo, Renée 
realizou uma exposição na Casa Schindler, em Los Angeles. Foi nessa 
ocasião que ela criou essas impressões tipográficas que estão aqui, 
A Manifesto: A Program (2015) e Space Architecture (2015), que fazem 
referência à relação de Schindler com a arquitetura moderna. Uma das 
ideias centrais dele é a noção de que o espaço é o material primordial 
da arquitetura moderna e que o principal suporte do arquiteto é o 
espaço. De várias maneiras, penso que isso também é verdade para 
Renée: ela articula o espaço não com paredes de concreto, mas com 

Conversa entre Jordan Carter e Thiago de Paula Souza 
auroras, São Paulo, 30 de novembro de 2024.

esses banners de tecido, ou com fluxos de imagens em movimento em 
telas, e também com essas instalações que lembram a decoração de 
interiores como vemos na biblioteca, que,  através do uso dos adornos 
domésticos, quase parecem que sempre foram parte do espaço, como 
mencionei antes. Ela realmente nos envolve nesse mise-en-scène, que 
é uma estratégia e uma expressão que ela usa bastante em relação 
ao seu trabalho, tornando o espectador parte de uma dramaturgia em 
andamento, nos tornando investigadores do espaço, ao tentarmos 
entender as relações que ela está construindo, e o que ela quer dizer, e 
as várias referências, mas também como nos aproximamos delas. Tudo 
é parte da produção de sentido da obra em tempo real. Tem um aspecto 
quase teatral enquanto a arquitetura é transformada nesse cenário 
interior do qual fazemos parte.

Existem muitas outras maneiras de continuar falando sobre esse tema 
e seus vários registros nesta exposição, mas talvez para abrir um pouco, 
tenho curiosidade de ouvir o Thiago; sei que ele já teve envolvimento 
com a obra da Renée anteriormente. Gostaria de te perguntar como você 
conheceu o trabalho da Renée Green e que percepções diferentes você 
tem agora, ao encontrá-lo no contexto desta casa em particular, mas 
também, mais amplamente, no contexto do Brasil.

Thiago de Paula Souza: Acho que o primeiro momento em que 
realmente me deparei com o trabalho da Renée foi há três anos, em 
Berlim, na sua exposição retrospectiva no KW, “Inevitable Distances”. 
Acho que foi a primeira grande mostra dela na cidade depois de muito 
tempo, talvez a primeira vez que uma nova geração teve contato com 
seu trabalho ali. Uma das coisas que ficaram daquela experiência, que 
continuaram ecoando na minha cabeça, foi a pergunta sobre como o 
trabalho dela poderia ser apresentado no Brasil. Porque é um trabalho 
muito centrado na linguagem, muito baseado em texto, de certa forma. E 
essa foi a primeira coisa que me tocou: como esse trabalho poderia ser 
apresentado num contexto, ou num país, em que ele não funcionaria em 
inglês, onde o encontro com essas peças não faria sentido por causa da 
diferença de idioma.

Naquele momento, eu não sabia do interesse dela pelo Brasil, nem 
do tempo que havia passado em Portugal. Eu também não sabia que 
o Derrick Green era seu irmão, e acho que foi interessante não saber 
desses detalhes naquele momento. Então, quando soube que ela teria 
uma exposição no auroras, quando o Ricardo Kugelmas me disse, 
durante uma abertura: “Estamos preparando uma exposição da Renée 
em São Paulo”, lembro de ter pensado imediatamente: “Mas como vão 
fazer isso? Vai ser tão baseado em tradução. Como exatamente ela 
vai dialogar com a arquitetura, com essa arquitetura modernista tão 
específica aqui em São Paulo? Como ela vai abraçá-la?”



E ontem, quando o Jordan e eu nos encontramos rapidamente na 
exposição, comentei que, para mim, a forma como as obras estão 
apresentadas aqui cria uma coreografia muito fluida, parece que 
elas pertencem ao espaço. Quero dizer, você não vê propriamente 
uma ruptura forte, ou algo que pareça completamente deslocado da 
infraestrutura da casa. Talvez possamos falar disso depois: o que 
significa encontrar uma obra, ou uma exposição, em que tudo flui com 
tanta naturalidade?

Essa foi minha primeira impressão, meu ponto de entrada na prática da 
Renée e ao reencontrar sua obra aqui. Dando continuidade à conversa 
sobre linguagem e tradução: não sei se vocês sabem, mas a Renée 
passou um tempo lendo o livro Verdade Tropical, do Caetano Veloso. E, 
ao ler, ela ficou fascinada com a maneira como o Caetano mencionava 
nomes da cultura pop, especialmente artistas e músicos negros dos 
Estados Unidos, e como essas figuras foram fundamentais para sua 
forma de pensar, para sua compreensão do que significa criar uma 
forma estética. Enquanto lia, ela tomava notas e criava um índice 
paralelo. O livro já tem seu próprio índice, mas a Renée estava fazendo 
um índice pessoal, que é referenciado na obra Relations (2009), que 
podemos ver na entrada da casa. E agora eu gostaria de te perguntar, 
Jordan: como foi para você encontrar o trabalho da Renée aqui, nesse 
contexto, nessa versão traduzida das obras?

JC: Acho que a tradução é um conceito central, ou até uma metodologia, 
no trabalho da Renée. Talvez não literalmente tradução linguística, 
embora muitas vezes isso seja frequente, mas também no sentido de 
uma tradução da obra para um novo contexto, uma reconfiguração para 
um espaço e tempo específicos. Claro, os Space Poems no auroras foram 
traduzidos para o português para este contexto. Esse é um elemento 
de tradução. Mas há outro elemento em que a obra, como mencionei 
antes, ganha um novo conjunto de significados e relações. Há um certo 
acaso do lugar que eu chamaria de site serendipity; porque, para mim, 
vir até aqui e passar tempo com a exposição foi importante. O tempo 
também faz parte da prática da Renée; ela não simplesmente apresenta 
uma exposição, no sentido de exibir obras ou colocá-las num espaço. 
Ela costuma viajar e passar um período considerável de tempo para 
entender um lugar e construir uma relação corporal com ele, estar nele 
e senti-lo.

No período que ela passou no auroras, ela descobriu que o prédio foi 
construído por Gian Carlo Gasperini entre 1957 e 1959, sendo que 1959 
coincidentemente é o ano de nascimento da Renée. Isso, claro, adiciona 
outra camada de significado ao Space Poem #10 (Anos & depois), que 
é datado de 2024 por ser uma nova versão em português, mas a “versão 
original”, Space Poem #5 (Years & Afters), foi criada em 2015 para a Casa 

Schindler. Esses Space Poems mapeiam todos esses anos, começando em 
1887, o ano de nascimento de Rudolf M. Schindler, até sua morte, em 1958; 
e a próxima data é 1959. Então, 1959 agora estabelece uma nova relação 
com este lugar, mas também reinsere a Renée na narrativa. Fico sempre 
fascinado com essas camadas adicionais.

Quando vim ver esta exposição, fiquei pensando em como as obras seriam 
vistas de forma diferente neste espaço, e sobre como a Renée poderia 
ter percebido seu próprio trabalho de forma distinta nesta casa. Como 
vocês devem ter notado, sua obra é muito generosa tanto em termos da 
quantidade de informação quanto da variedade de referências, mas ela 
também não se entrega facilmente. Não há uma interpretação única ou 
um sentido singular que leve alguém a pensar “Ah, agora entendi.” Em vez 
disso, a obra da Renée é sempre um convite, uma interface para entender 
um conjunto mais amplo de possibilidades: da sua relação com aquilo que 
está vendo, com o espaço onde se está, com as histórias que o informam, e 
também com seu próprio modo de pensar.

Muito do trabalho é sobre memória e, nesse sentido, sobre a ideia de 
retorno: retornar a certas figuras, a certos lugares ou paisagens. Esse 
retorno não precisa ser numa linha do tempo narrativa, porque de 
muitas formas, a relação da Renée com o Brasil e com essa exposição 
foram quase um presságio, ou inevitáveis. Ela fala muito sobre essa 
ideia de inevitable distances. Grande parte do trabalho dela tem a ver 
com distância, mas também com contato. De certa forma, por meio 
do irmão e de suas relações pessoais com o Brasil, de seu fascínio 
pelo país desde jovem, e do seu interesse por artistas neoconcretos 
como Lygia Clark e Hélio Oiticica, sobre os quais posso falar mais 
adiante, tudo isso informa o trabalho que ela está desenvolvendo para a 
exposição no Dia Beacon, no ano que vem.

Todos esses pontos de contato, seja Caetano Veloso e pensando no 
índice, ou pensando nos fluxos transamericanos de música e cultura 
popular na diáspora africana, todos esses pontos de entrada habitam 
a relação com este espaço específico, mas sem nunca se colocarem 
de forma explícita. A obra carrega um sentido de ambivalência, pois 
nos remete a essas histórias de violência, colonialismo e o tráfico 
transatlântico de pessoas escravizadas, mas o faz por meio do que 
parece um décor, com móveis estofados e papéis de parede que se 
fundem à arquitetura existente. Fala das maneiras supostamente 
inofensivas pelas quais essas histórias horríveis continuam presentes 
hoje, escondidas à vista de todos. A obra nos convida a olhar mais de 
perto, a pensar no índice: o que estou lendo? A que tudo isso se refere? 
E por que está sendo referenciado? Ela nos permite refletir sobre as 
arquiteturas diversas da produção de conhecimento: linguísticas, 
físicas e outras.



Um dos temas centrais do projeto que estou desenvolvendo com a Renée 
para o ano que vem no Dia Beacon é a relação dela com a cor. Para ela, essa 
relação é informada, em parte, pela sua relação com o Brasil. Penso, por 
exemplo, no uso vibrante de cores e tecidos no trabalho do Hélio Oiticica 
com os Parangolés, ou nas formas escultóricas habitáveis que a Renée 
criou inspirada nos Bichos da Lygia Clark, os Media Bichos (2011–2013). São 
estruturas rearranjáveis, que permitem interação, mas também nos fazem 
pensar que uma forma nunca é fixa, que as dobradiças permitem novos 
arranjos. Acho que isso tem muito a ver com como a Renée entende sua 
própria obra, como uma estrutura recombinante, variável; mas também, a 
sua forma de pensar na identidade como algo sempre em movimento, em 
desenvolvimento, em relação.

Ficaria curioso em saber se alguma dessas referências, em termos das 
intensidades cromáticas, ressoa com você.

TdPS: Quando você me perguntou ontem se eu via essa referência 
cromática, eu disse que não. Quero dizer, a cor não foi o primeiro elemento 
que me chamou a atenção. Eu diria que foi a linguagem; ela me atravessou, 
realmente me capturou, a forma como ela conseguiu construir uma 
transição suave de uma língua para outra, ou talvez mais do que uma 
transição, um espelhamento entre as duas línguas. Imagino que ela tenha 
bastante familiaridade com o português, mas não é fluente. Acho que foi 
um exercício de tentar espelhar como ela poderia usar a linguagem como 
ferramenta. Mas eu gostaria de voltar à nossa conversa sobre relações e 
métodos recorrentes, sobre como certas coisas continuam reaparecendo 
no trabalho dela, quase como um loop, embora eu não ache que ela use 
esse termo; ela teve uma conversa muito bonita com Pedro Zylbersztajn há 
algumas semanas, e ela colocou isso de maneira muito bela.

JC: Eu gosto dessa ideia do espelhamento, porque há uma bela decisão 
espacial e formal na biblioteca, ao apresentar a versão em inglês de seu 
novo Space Poem, Space Poem #11 (The Equator Has Moved) (2024), em 
diálogo direto com sua tradução em português, Space Poem #12 (O Equador 
se moveu) (2024), no sentido de simultaneamente poder olhar para a versão 
em inglês e em português. Eu não falo nem leio português, então existe para 
mim uma suspensão da descrença quanto a se essa é mesmo a tradução 
literal ou não, mas também uma consciência dessas pequenas diferenças, 
desses deslizamentos, desses espaços entre as distâncias e o que isso 
produz na nossa compreensão, no nosso entendimento dessa ideia de 
traduzir literalmente ao mover a cabeça da esquerda para a direita; nossos 
corpos estão percebendo e desempenhando esse ato de tradução, seja ele 
literal ao ler, ou imaginado em minha própria projeção.

E novamente, sobre a cor, estou criando essas relações cromáticas 
que podem ou não estar realmente ali. Acho que muito da relação de 

Renée com certos lugares, incluindo o Brasil, enquanto imaginada ou 
projetada, sugere que ela se interessa por como construímos nossas 
relações com espaços e lugares onde talvez nunca tenhamos estado. 
Como elas são formadas? Muitas vezes isso se dá por meio dos livros, 
da literatura, como vemos em muitas das obras audiovisuais presentes 
na exposição. Ela usa os livros como interfaces, como portais para se 
transportar a diferentes lugares, para ter diferentes percepções de lugares 
onde não necessariamente esteve, para entender esses contextos culturais 
melhor. Essa ideia de repetição é um princípio central em sua prática. O 
trabalho é profundamente recursivo. Ela está constantemente olhando para 
trás para criar obras novas.

Um bom exemplo disso é a obra Commemorative Toile (1992–93); só para 
dar um pouco de contexto, essa é uma peça à qual ela retorna já há cerca 
de 35 anos. Ela começou a concepção da obra quando utilizou o toile de 
Jouy em 1991, durante uma residência em Clisson, na França; no local onde 
estava hospedada, ela notou móveis estofados com esse tecido e passou a 
se perguntar sobre a história desse material, pensando sobre essas cenas 
pastorais bucólicas, esse cenário tão idílico no tecido.

Ela começou a pesquisar e descobriu que o toile foi originalmente produzido 
e importado do Sudeste Asiático no século XVII e que depois acabou se 
tornando um tecido materialmente implicado no comércio transatlântico 
de escravos – tanto na França quanto por meio de suas operações coloniais 
no Caribe. Ela originalmente criou uma instalação como o resultado da 
residência que usava o toile, mas apenas um toile comum de Jouy, que se 
pode encontrar em lojas. Mais tarde, ela retomou essa ideia quando teve a 
oportunidade de fazer uma residência no Fabric Workshop, na Filadélfia, e 
foi aí que ela produziu a Commemorative Toile (entre 1992 e 1993), na qual 
inseriu sutilmente no tecido cenas horríveis da escravidão e de revoltas de 
pessoas escravizadas, incluindo a Revolução Haitiana. Desde então, ela tem 
reutilizado esse tecido em instalações multimídia, inclusive em vitrines. 
A Commemorative Toile circulou pela Europa e pelas Américas, ocupando 
arquitetura, móveis e até corpos. Portanto, ela teve sua própria vida 
diaspórica e agora chegou ao Brasil. É na verdade a primeira vez que essa 
obra é apresentada aqui, e dialogando com essa ideia de sua relação com a 
especificidade do espaço, por causa da origem modernista da arquitetura 
do edifício, ela decidiu que em vez de usar móveis de época, como móveis do 
século XVIII, utilizaria móveis de meados do século XX, mas não um clássico 
de Lina Bo Bardi, ou nada muito específico ou reconhecível. Essa é uma 
ideia mais ambivalente ou ambígua: ela estofou qualquer tipo de móvel do 
século XX que poderia estar em qualquer uma de nossas casas.

Esse é apenas um exemplo de como o trabalho de Renée possui 
genealogias específicas e versões ao longo do tempo. Ela se interessa 
muito pela ideia de genealogia, por como as coisas sempre têm 



uma origem, e como essas origens podem também conter rupturas 
e continuidades, mas também, algo que na verdade é uma volta 
completa, algo que cria um diferente tipo de possibilidade ou uma 
diferente trajetória dentro do trabalho.

TdPS: Foi interessante quando você disse que ela tem olhado para 
todas essas obras tentando reimaginar como reapresentá-las aqui. 
Na conversa com Pedro, ela mencionou que só conseguiu ler Glissant 
recentemente; bem, não tão recentemente, mas que a Poética da 
Relação de Glissant só foi traduzida para o inglês no final dos anos 
1990, embora tenha sido publicada em francês no final dos anos 80; 
ela comentou que esses escritos chegaram até ela talvez dez anos 
depois. E quando ela encontrou esse material, a primeira coisa que 
fez foi se perguntar: O que eu estava fazendo no final dos anos 90? 
Como exatamente meu pensamento e minha prática estavam, ou não, 
em diálogo com o que Glissant propunha naquela época? Claro, o 
pensamento dela tem uma trajetória muito mais longa, mas para mim 
foi interessante ouvir como ela fez esse exercício mental de retorno.

JC: Sim, essa ideia de retorno é importante para ela fisicamente, mas 
também discursivamente, pois ela também se interessa por essas 
contingências, tanto reais quanto imaginadas. Então, é como “Onde 
eu estava nos anos 90? Onde eu estava naquele momento? O que eu 
estava lendo? Deixe eu voltar ao que eu estava lendo.” Como isso se 
relacionava ao pensamento sobre sua própria formação discursiva 
em determinado momento? E como isso poderia informar uma nova 
produção neste momento atual? Existem esses tipos de atrasos, tanto 
reais quanto imaginados, que criam diferentes tipos de condições e 
possibilidades no presente, sempre informados pelo passado.

Quero evocar essa ideia de presença e ausência, que acho tão 
fundamental no trabalho dela, porque Renée está sempre presente, 
mas ao mesmo tempo é incrivelmente retraída ou meio que ausente. Por 
exemplo, nessas obras ao nosso redor, ela está falando conosco, mas 
através das palavras de outros, como uma espécie de ventríloqua, através 
de citações e da seleção fragmentada de vozes diferentes, reenunciando 
elas no cômodo, mas por virtude, claro, de suas próprias afinidades com 
esses textos, suas próprias afinidades com essas palavras.

Essa ideia de ler, selecionar e citar é um elemento do “estilo” dela, um 
elemento da sua sensibilidade que é rearticulado, eu diria, através dessas 
palavras distantes de outros. Nesta variação em particular, e acho que 
é bastante bonita, nós conseguimos perceber a voz dela, quase um 
espectro de Renée Green, através da sua peça sonora Vanished Gardens 
(2004); ela não está tocando agora, porque estamos tendo esta conversa, 
mas essa obra tem esse efeito duplo de fazer uma ponte entre interior e 

exterior; essa é minha própria projeção pelo pouco tempo que passei no 
Brasil, mas sinto que a arquitetura daqui é sempre de alguma forma tanto 
interior quanto exterior, que há uma relação real entre o que está fora e o 
que está dentro. E sinto que ela foi muito sensível na sua reapresentação 
da peça Vanished Gardens, onde ela sussurra os nomes de todos esses 
jardins que desapareceram. Isso se torna um espectro por toda a exposição, 
semelhante a quando você entra no espaço, ouvindo essa ideia de “começar 
de novo, começar de novo”, dita por seu irmão, e então, lendo os anos e as 
mesmas palavras no Space Poem, vendo isso como a última obra da sala. 
Existem esses ecos, essas reverberações, tanto sonoras quanto textuais, 
que acho interessantes em termos da ideia de iteração, mas também, dessa 
noção de que Renée está sempre presente, mas ambivalente e um pouco 
afastada; há também uma sensação de real sensibilidade e sensualidade 
nas formas como ela aparece.

TdPS: Você acha que ela trabalha com noções de intimidade, 
proximidade?

JC: Ah, totalmente. Sim.

TdPS: Sim? Como?

JC: É interessante, porque sinto que o trabalho é incrivelmente íntimo 
e acho que para ela, uma forma de contato com o Brasil foi ler esse 
livro do Caetano. Isso também é uma forma de contato íntimo para ela, 
acho que um contato material com essa pessoa, com essa figura, com 
suas relações, com essa rede discursiva, com esse mundo estético, 
com essas possibilidades. Acho que há uma intimidade que ela vê, um 
contato, uma possibilidade de contato à distância, e que há algo sensual 
e íntimo em se aproximar de algo, uma pessoa, uma ideia, um lugar, 
pela virtude dos seus vestígios materiais, sua cultura material e sua 
palpabilidade, em termos da página e assim por diante. É incrivelmente 
sensual, mas não necessariamente por uma evocação do corpo ou 
proximidade física, de dois corpos tocando, esse tipo de proximidade, 
ou mesmo estar na mesma sala, mas uma proximidade em termos de 
sentidos projetados de desejo e uma possibilidade de contato, mesmo 
que seja via a interface de um objeto ou uma interface discursiva.

Bem, talvez esse seja um bom momento para abrir para perguntas. 
Sinto que há um número infinito de coisas para discutir nessas obras, 
mas estamos muito curiosos para saber se alguém aqui tem perguntas, 
comentários, declarações?

TdPS: Sim, especialmente porque nessa circunstância o que estamos 
tentando fazer é falar sobre o trabalho, não apresentar ou introduzir 
o trabalho; sobretudo, somos duas pessoas que vêm de perspectivas 



diferentes e olham e acessam o trabalho a partir de contextos diversos; 
em vez de uma palestra, definitivamente não estamos tentando isso, 
esperamos que isso seja mais um aquecimento, então talvez possamos 
abrir um pouco.

Público 1: Gostaria que vocês falassem um pouco mais sobre a 
importância do som no trabalho de Renée, mas também a relação do 
som com a arquitetura desta casa, da forma como vocês veem isso.

JC: Como eu estava dizendo, acho que neste caso há uma qualidade 
espectral no som, esse vazamento de som quase intencional. 
Você ouve algo antes de vê-lo, é recebido pelo som. O som, claro, é 
descorporificado. Existem vozes, mas elas não têm lastro. Talvez não 
saibamos que é Derrick Green falando conosco, isso podemos descobrir 
depois. Então, novamente, há essa ideia de revelação parcial que ganha 
um pouco mais de substância ou um pouco mais de ancoragem, ou 
ligação, em outras formas midiáticas que você vai encontrar depois. 
Acho que o som para Renée é um elemento de atração. É algo que pode 
te coreografar, que te atrai. Modula seu corpo e suas expectativas; 
existe algo dobrando a esquina. Tem uma relação com os fluxos dos 
corpos. Acho que ela pensa muito nisso, em termos de som como 
estratégia, uma estratégia espacial. Além, claro, do conteúdo do 
trabalho em si, que quase sempre já está remediado em uma forma 
diferente também. Nunca é só o som, é sempre como se o som estivesse 
relacionado a outro corpo também, outro meio, outro modo de articular 
aquele conceito ou ideia. Há um sentido de fugacidade, eu diria.

Público 2 (João Fernandes): Acho que é algo bastante relevante a 
apresentação desta exposição no Brasil, pois ela olha para uma geração 
de artistas que reabriu a caixa da arte conceitual e reinventou as 
formas de fazer arte conceitual, alinhando-a com os temas e as ideias 
da própria geração. De certa forma, com essa geração não havia a ideia 
de uma vanguarda como existia nos anos 60 e 70 no movimento da arte 
conceitual, mas havia uma nova maneira de abordar a linguagem, o 
espaço e a arquitetura, não querendo fazer uma tabula rasa do passado, 
mas usando a história e o passado como uma nova forma de fazer arte.

E é muito curioso, porque no Brasil, mesmo que tenham ocorrido 
alguns dos capítulos mais radicais de experimentos conceituais na arte 
brasileira no passado, estes são pouco reconhecidos hoje. Por exemplo, 
a geração de Hélio Oiticica, Clark ou Pape é mais popular em termos de 
abstração do que em termos dos desafios conceituais que trouxeram 
para o campo da arte. E isso gerou uma espécie de maneirismo. E o 
que é muito curioso é a forma como Renée resiste a esse maneirismo, 
porque ela foi testemunha desse maneirismo, incluindo a maneira 
como o mercado de arte apropriou a linguagem dessas práticas. E por 

isso é tão grande a persistência e coerência do trabalho dela, e porque 
é tão importante apresentá-lo e discuti-lo em um país como o Brasil, 
com sua própria história, mas também com uma forma diferente de 
interpretar essa história; você mencionou a relevância de Verdade 
Tropical para Renée, mas quando ela esteve aqui em março, estávamos 
discutindo a necessidade de uma nova bibliografia a respeito do 
conhecimento do que aconteceu no Brasil. Porque o que aconteceu no 
Brasil, com a história dos quilombos, por exemplo, em termos das ideias 
independentes e radicais de sociedade desenvolvidas pelas culturas 
negras brasileiras, que sobreviveram no país ao longo de cinco séculos 
de genocídio, é algo muito peculiar, até diferente da história da presença 
negra nos Estados Unidos. Há um ramo comum, mas há também ramos 
radicais; esses estão distantes, segundo a história do colonialismo, mas 
há essa corrente de pensamento radical, e por isso acho que seria muito 
interessante reabrir essa caixa, abrir a discussão onde a linguagem 
conceitual, quando o uso da linguagem na arte, pode também ser 
rediscutido em um país onde, talvez, a arte conceitual tenha começado 
com Mestre Didi, por exemplo.

TdPS: Ontem, quando estávamos falando sobre Verdade Tropical, 
falamos sobre Caetano, e também discutimos como a imagem dele é, 
claro, uma imagem particular do Brasil, tão importante ou autêntica 
quanto várias outras imagens – mas que também pertence a outro 
momento. Digamos que é uma imagem que talvez pertença ao século 
XX. Dizer que pertence ao século XX não significa que não seja mais 
verdadeira ou autêntica, mas que pertence a um momento diferente. 
Também é bastante revelador que, no encontro da Renée com a 
linguagem, com a cultura pop ou cultura popular no Brasil, esse tenha 
sido um dos seus pontos de entrada. Isso cria um caminho muito 
específico para ela encontrar ou pensar sobre as artes e a cultura 
produzidas nesse território. É bastante revelador, mas novamente, em 
um certo sentido, essa conversa está se tornando mais sobre linguagem 
do que eu imaginava antes. Porque quando você fala sobre textos 
radicais negros ou tradições radicais negras no Brasil, eles estavam 
sendo produzidos ou articulados ao mesmo tempo que outros artistas 
da geração do Caetano Veloso, mas ainda não foram devidamente 
traduzidos para o inglês.. Essa é uma outra conversa. O que Renée 
conseguiu acessar – esse texto é relativamente recente, tem cerca 
de 20 anos – ela conseguiu acessá-lo por meio das possibilidades de 
tradução. E isso vai direto ao que você mencionou que discutiu com ela, 
a necessidade de encontrar uma nova bibliografia. Mas essa bibliografia 
já existe, é mais uma questão de como torná-la acessível em diferentes 
línguas ou em diferentes fontes, por assim dizer.

JC: Você colocou muita coisa aí que acho que ressoa bastante. Por um 
lado, sim, desde o começo a Renée vem retornando aos anos 60 e 70 



como algo longe de estar esgotado, longe de sequer ser compreendido. 
Acho que boa parte desse retorno é um ato de redescoberta, mas também, 
uma reanimação e um questionamento, mantendo o terreno fértil, não 
deixá-lo se cimentar no que diz respeito à nossa compreensão imaginada 
sobre aquele período, com ou sem nostalgia. Mas essa ideia de, digamos, 
Caetano Veloso ser uma figura do século XX, não do século XXI, acho que é 
verdadeira. E para Renée provavelmente também seria. Mas ela também 
se interessa no que significa então pensar um objeto histórico, esse livro, 
essa ideia, essa noção dessa pessoa particular em um tempo particular, 
essa radicalidade particular. Quais condições ou possibilidade existiam 
naquele momento, ou, o que pode ser compreendido através desse texto, 
através desse objeto? E o que isso significa hoje? O que significa em relação 
às possibilidades de radicalidade hoje? Acho que essa ideia de retorno 
como proposição no presente, tanto essa ideia de que aquele momento 
particular não está fixo ou compreendido, mas também, em termos de quem 
foram os agentes naquela história, não deixando a história se solidificar, 
por assim dizer, permitindo que seja uma provocação, é algo realmente 
essencial para o trabalho dela. O conceitualismo, ou pelo menos a arte 
conceitual ocidental, foi incrivelmente formativo para ela, já na graduação; 
ela estudou na Wesleyan University no final dos anos 70 e se formou no 
início dos anos 80; seus primeiros escritos publicados foram ainda na 
graduação, relacionados a uma exposição sobre a coleção do artista Sol 
LeWitt. Ela escreveu pequenos ensaios, ainda muito jovem, sobre Lawrence 
Weiner, Adrian Piper e Sylvia Plimack Mangold. Então, essa vertente tem 
sido um interesse duradouro em seu trabalho. Em relação ao que o Thiago 
disse antes sobre Renée retornando a períodos de tempo sobre os quais ela 
estava lendo, ela constantemente retorna a esse momento, pensando sobre 
sua própria formação intelectual; quais foram as condições para a formação 
do conhecimento que ela herdou? Como ela metabolizou, remetabolizou 
e rearticulou isso em vários espaços e contextos que passaram a ampliar 
seus pontos de referência e sua compreensão desse momento muito fértil 
dos anos 60 e 70.

Como você estava dizendo, ela fez parte de uma geração de artistas nos 
anos 1990 que foram tecnicamente a primeira geração a herdar a arte 
conceitual como um movimento histórico. Essa ideia de historicização ou 
periodização é algo que ela também questiona, tanto em termos de algo 
produtivo na medida em que indexa e cria estruturas de conhecimento e 
entendimento sobre como a história é construída, mas também, a própria 
ficção, ou artificialidade, do exercício da história em primeiro lugar. 
Questionando, como você dizia, quem foram as figuras intelectuais nos 
anos 60 no Brasil? O que significa quando começamos a depender de um 
olhar retrospectivo? Ela está constantemente rompendo no presente e 
nos fazendo entender que estamos pensando retrospectivamente, o que 
é sempre uma memória falha, e como isso esbarra nas ideias de registro 
público ou memória pública.

Público 3 (Gisela Domschke): Penso que, na época da sua graduação, ela 
era bastante próxima de Edward Said e sua ideia de “começos” – ou seja, 
o que se herda e como se avança a partir disso, certo? Vou ler um breve 
trecho de Said, o crítico literário palestino, porque acredito que ele toca 
em algo sobre o qual deveríamos estar refletindo neste momento: “Se 
há alguma reivindicação especialmente urgente a ser feita pela crítica, é 
essa reexperiência constante do começo e do recomeço, cuja força é a de 
estimular uma atividade autoconsciente e situada.” Você poderia comentar 
a relação da Renée com o pensamento de Said?

JC: Eu acho que “começar de novo, comecar de novo”, que em si é um eco, é 
reverberado ao longo dessa exposição e de sua prática; essa ideia mesma 
de reiteração, recursividade e retorno é uma jogada produtiva. Acho que 
é uma estratégia operativa no trabalho, uma metodologia. É uma forma 
de existir no mundo. É uma política por si só. Acho que vemos isso neste 
trabalho, Space Poem #10 (Anos & depois), que cria a aparência de uma 
linha do tempo contínua com os anos numerados, mas que é rompida por 
essa ideia de “depois”, todos esses versos dos poemas de Muriel Rukeyser 
que começam com a palavra “depois”. Então, está sempre criando essas 
contingências de um momento, e depois, algo mais começa. A ideia de 
começar, mas também de sempre começar de novo; entender que o tempo 
não é linear e que a produtividade também não é linear, ou essa ideia de 
que o trabalho nunca está concluído, que estamos sempre começando, 
que está sempre se desdobrando. Também acho que é uma provocação, 
começar de novo, continuar a reiterar, recalibrar, replanejar, reconfigurar, 
recontextualizar, reanimar, todos esses “re-s”; isso está até no nome dela, 
Renée, que também significa renascer. Então, isso está bem enraizado, eu 
acho, em seu próprio DNA. E acho que isso é algo do trabalho dela que todos 
podemos incorporar nas nossas práticas diárias.

Público 4 (Pedro Zylbersztajn): Queria voltar àquela questão de intimidade 
e proximidade, mas também lembrar a todos que o nome da exposição é 
“Aproxime-se: Perceptos”; eu acho que o título traz muitas coisas para 
a experiência da mostra, o que ela convida as pessoas a vivenciarem na 
exposição, que é esse ato de aproximação e reavaliação das estruturas da 
linguagem, das estruturas da arquitetura. Acho que essa exposição trabalha 
muito bem essas ideias.

Falando sobre tradução, e isso tem estado muito na minha cabeça, 
na prática da Renée existe essa tensão entre rigor e ambiguidade, um 
convite à aproximação que também permite a leitura equivocada. E 
isso não é algo ruim de forma alguma, pelo contrário. Também tenho 
pensado nesse termo que ela usa em suas aulas, que é “engajamentos 
discrepantes”, em referência a Nathaniel Mackey, e acho que a relação 
dela com a tradução é um engajamento discrepante. Quais são as 
disjunções que podem acontecer nessa ação? Dá para ver muito isso 



nesta exposição, com o espelhamento dos banners, você percebe 
onde as coisas escapam, onde não há correspondência total. Um bom 
exemplo disso para mim é a palavra “wilderness”, que é traduzida como 
“deserto” em português; isso já é um efeito discrepante da tradução 
do espanhol de Borges para o inglês, para começar... Existem muitos 
desses pequenos nós ao longo da exposição, basta “aproximar-se” para 
se envolver com eles.

JC: Isso é lindo. Essas falhas e disjunções, esses momentos e 
fragmentações... Acho que ela os mobiliza, ela cria o espaço onde as 
coisas podem acontecer ao pegar fragmentos desde o início, permitindo 
que se tornem algo que flutua no espaço para que possamos nos 
relacionar com eles e reancorá-los para nós mesmos. Essa ideia de “se 
aproximar” já é sempre um convite, mas talvez um convite para aquele 
espaço intersticial entre fidelidade e aproximação.

Jordan Carter, curador e co-chefe de departamento, Dia Art Foundation, 
Nova York.

Thiago de Paula Souza, curador e educador. Co-curador da 36ª Bienal de 
Arte de São Paulo e do 38º Panorama da Arte Brasileira no MAM-SP. 



Jordan Carter: It’s exciting to be able to talk about Renée’s work with 
Thiago in the context of this remarkable exhibition. Renée’s work 
is incredibly site-sensitive, she’s always thinking about her work 
in relationship to a particular place in which it’s being shown, both 
the history of that site and its geographic coordinates, but also, the 
architectural conditions of that particular space; instead of imposing her 
work on a setting, she’s always working with the setting, in conversation 
with, and in relation to, all of its various architectural accents and 
features, which become part of the work, while her work also becomes 
part of the architecture. This is particularly palpable in this exhibition, 
as it feels like many of these works could have always been already 
here. The works relate to Brazil, but they also articulate the space of the 
architecture. 

A little bit of historical background on Renée and her work in relationship 
to architecture and site: she’s very much informed by histories of site 
specificity, coming out of conceptual art of the 1960s and ‘70s, artists 
like Robert Smithson and his notions of the site and the non-site, these 
ideas about works that can only exist in the place in which they’re made. 
Renée, however, has advanced that idea, or distributed that idea, in what I 
would refer to as a diasporic politics of site specificity. She always makes 
work, whether it’s the reconfiguration of an existing work or a new work, 
in relationship to a site. She believes that site specificity is accretive 
and that the work gains and grows in its meaning as it translates itself in 
various architectural spaces, cultural contexts and so forth. So, the works’ 
meaning is always in relation, there’s always a larger circulation, a larger 
constellation, as it carries its prior meaning with it.

To speak about what this means: in 2015, for instance, Renée did an 
exhibition at the Schindler House in Los Angeles. And she made these 
letterpresses which are over here, A Manifesto: A Program (2015) and 
Space Architecture (2015), which are referencing Schindler’s relationship 
to modern architecture. One of the things he gets at is how paramount 
space is as a material for modern architecture, that for architects, their 
primary medium is space. In many ways, I think that’s also true of Renée, 
that she articulates space not with, say, concrete walls, but with these 
textile banners or through the flows of moving images through screens, but 

Conversation between Jordan Carter and Thiago de Paula Souza 
auroras, São Paulo, November 30, 2024.

also, with these decor-like installations that we see in the library, which, 
through their use of domestic trappings almost feel like they’ve always 
been part of the space, as I was mentioning. She’s really implicating us in 
this mise-en-scène, which is a strategy and a phrase that she often uses 
in relationship to her work, making the viewer a participant in an unfolding 
drama, an investigator in this space, trying to understand the relationships 
that she’s forming and where she might be coming from – all the various 
references she’s using – but also, how we’re coming to them, which is all 
part of the production of the meaning of the work in real time. There is 
this stage-like quality as the entire architecture is transformed into this 
interior scene that we’re all a part of.

There are many other ways to continue talking about this particular 
topic and its various registers in this exhibition, but maybe to open it up, 
I’m curious to hear from Thiago, who I know has engaged with the work 
previously. I’d like to ask you how you came to Renée Green’s work and 
what different perceptions do you have now, encountering it in the context 
of this particular house, but also, in the context of Brazil more broadly.

Thiago de Paula Souza: I guess the first moment when I really 
encountered Renée’s work was three years ago, in Berlin, with her 
survey exhibition at KW, “Inevitable Distances.” I think it was her first 
big exhibition in that city after a while, perhaps the first time that a new 
generation was encountering her work in Berlin. One of the things that 
lingered from that encounter, that stayed in my mind back then, was 
wondering how her work could be presented in Brazil. Because the work 
is so much about language, it is so text-based, in a certain sense, and that 
was the first thing that touched me: how could this work be presented 
in a context, or in a country, where it wouldn’t work in English, where the 
encounter with those pieces wouldn’t make sense because of the language 
difference.

At that moment, I wasn’t aware of her interest in Brazil, nor about the 
time she had spent in Portugal. I didn’t even know that Derrick Green was 
her brother, and I think it was interesting not knowing these details at 
that moment. So, when I heard that she was going to have an exhibition 
at auroras, when Ricardo Kugelmas told me in an opening, “We are 
preparing an exhibition with Renée in São Paulo,” I remembered thinking 
immediately, “But how are they going to do this? It’s going to be so based 
on translation. How exactly will she engage with the architecture, this 
very specific modern architecture here in São Paulo, how will she embrace 
it?” And yesterday, when Jordan and I quickly met in this exhibition, I 
mentioned that, for me, the way that the works are presented here feels 
that they create a very smooth choreography, they feel like they belong to 
the space. I mean, you don’t properly see a strong rupture, or you don’t see 
something that seems to be completely disconnected from the house’s 



infrastructure. Maybe we can talk about this later, what does it mean 
when you encounter a work, or when you encounter an exhibition in 
which everything flows smoothly? 

That was my first take, my entry point to her practice and 
encountering her practice again here; continuing the conversation 
about language and translation, I don’t know if you’re all familiar, 
but Renée spent some time reading Caetano Veloso’s book Verdade 
Tropical. While reading it, she was fascinated with how Caetano 
would present some names from pop culture, especially US American 
Black, or US American musicians or artists, and how these people were 
fundamental to his thinking, to the way he would understand how to 
create an aesthetic form. She was reading the book, but at the same 
time, she would also take notes and create a parallel index. The book also 
had its own index, but Renée was also creating her own personal index, 
which is referenced in her work Relations (2009), which we can see by 
the entrance. And now, I’d like to ask you, Jordan, how did you encounter 
Renée’s work here, in this context, in this translated version of the works?

JC: I think translation is a key concept, or even, a key methodology, in 
Renée’s work. Maybe not literally, in terms of linguistic translation, 
though often that’s the case, but also, in terms of the translation 
of a work into a new context, a reconfiguration of the work for a 
particular space and time. Of course, the Space Poems at auroras 
were translated for this context into Portuguese. That’s one element 
of translation. But there’s another element in which the work, as I was 
saying before, gains a new set of meanings and relations; there’s a 
sense of site-serendipity, I would call it, because for me, coming here 
and spending time with the exhibition was important, as time is also 
part of Renée’s practice; she doesn’t just do an exhibition to simply 
show works or put them in a place; she usually travels and spends a 
considerable amount of time and duration to understand a place and 
to have her own embodied relationship to it, to be with the space and 
to sense it.

During her time in auroras, she learned that this building was built by 
Gian Carlo Gasperini between 1957 and 1959 – 1959 serendipitously 
coinciding with her date of birth. That, of course, adds a whole different 
layer of meaning to Space Poem #10 (Anos & depois), which is dated 
2024 because it’s a new iteration in Portuguese, but the “original” piece, 
Space Poem #5 (Years & Afters) was actually made in 2015, again, for the 
Schindler House; these Space Poems are mapping all these years, which 
begin in 1887, the birthdate of Rudolf M. Schindler, and extend into his 
death in 1958; and the next date is 1959. So, 1959 has now a different 
relationship to this site, but also brings Renée back into the picture again. 
I always am fascinated with these extra layers.

When I came to see this exhibition, I was thinking about how the work 
could be seen differently in this space, thinking about how Renée might 
have seen the work differently in this house. As you may have noticed, 
her work is very capacious in terms of the amount of information and the 
number of references, but it doesn’t necessarily give itself away either. 
There’s no singular takeaway or fixed meaning that makes one think, “OK, 
now I get this.” Rather, her work is always an invitation, or an interface, 
to understand a broader set of possibilities of your relationship with the 
thing you’re looking at, the space that you’re in, and the histories that 
might have informed it, as well as your own way of thinking. So much 
of the work is about memory, and in that regard, also about an idea of 
return: returning to certain figures, returning to certain sites or places. 
This idea of return doesn’t necessarily need to be in relation to a narrative 
timeline, because in many ways, Renée’s relationship to Brazil and to this 
exhibition was almost presaged or inevitable. Renée talks a lot about this 
idea of inevitable distances. A lot of her work has to do with distance, but 
also, contact. In a way, via her brother and her personal relationships to 
Brazil, her own fascinations with Brazil from a young age, her interest in 
Neoconcrete artists like Lygia Clark and Hélio Oiticica, which I could speak 
about a bit more later, informs some of the work she’s been doing for her 
Dia Beacon exhibition next year.

All these various touchpoints – whether it’s Caetano Veloso and the idea 
of the index, or the transamerican flows of music, popular culture, and 
the African diaspora – populate the relationship to this particular space, 
but never stating it. The work has this sense of ambivalence, in the sense 
of calling into our minds all these histories of violence and colonialism 
and the transatlantic slave trade, but doing so, in a way, via this décor, 
with upholstered furniture and wallpaper that fade into the existing 
architecture, speaking to the innocuous ways in which all of these horrific 
histories are still so resonant in the present, hiding in plain sight; the work 
is asking us to look deeper, to look more closely, to think about the index: 
What am I reading, what does all of this actually reference, and why is it 
being referenced? It allows us to think about the various architectures of 
knowledge production – linguistic, physical, and otherwise.

One of the themes that are core to the project that I’m currently working 
on with Renée for next year at Dia Beacon is her relationship to color, 
which for her, is partially informed by her relationship to Brazil; I’m 
thinking about the use of very vibrant colors and textiles in the work of, 
say, Hélio Oiticica with his Parangolés, or, thinking about these inhabitable 
sculptural forms that Renée created while thinking about Lygia Clark 
and her Bichos, Renée’s Media Bichos (2011-13); this is, rearrangeable 
structures allowing interaction, but also, thinking about the idea that a 
form is never fixed, as the structures have hinges that can allow them 
to take on new shapes; I think this relates so much to how Renée thinks 



about her own work as a recombinant structure, an iterable structure, but also, 
how she thinks about identity as something that is constantly in development, in 
motion, and in relation.

I’d be curious to see if any of these references, in terms of the chromatic 
intensities, resonate with you.

TdPS: When you asked me yesterday if I saw this chromatic reference, I said that 
I didn’t. I mean, color wasn’t the first element that caught my eye. I would say that 
language was the first one; it overwhelmed me, it really caught my attention how 
she had managed to find a smooth transition from one language to another, or 
maybe not exactly a transition, but rather a mirroring between both languages. 
I guess she’s quite familiar with Portuguese, but she doesn’t speak it fluently. I 
think it was an exercise  trying to mirror how she could use language as a tool. But 
I’d like to go back to our conversation about relations and to recurring methods, 
how some things keep reappearing in her work, almost like a loop, although 
I don’t think she uses this term; she had a beautiful conversation with Pedro 
Zylberzstajn a few weeks ago, and she put it in a very beautiful way.

JC: I like this idea of the mirroring, because it is a beautiful spatial and 
formal decision in the library, to have both the English version of this new 
Space Poem, Space Poem #11 (The Equator Has Moved) (2024), in direct 
dialogue with its Portuguese translation, Space Poem #12 (O Equador se 
moveu) (2024), to the sense of simultaneously looking at the English version 
while looking at the Portuguese one. I don’t speak or read Portuguese, so 
there’s a sense of suspension of disbelief if this is actually the translation or 
not, but also, this idea of these subtle differences and gaps, the slippages, 
the spaces in between these distances and what does that do in terms 
of our comprehension, our understanding of this idea that we’re literally 
translating as we move our heads left and right; our bodies are perceiving 
and performing this act of translation, whether it’s literal as you read it, or 
whether if it’s imagined in my own projection.

And again, this idea of color, I’m creating these chromatic relationships that 
may or may not be there. I think a lot of Renée’s relationship to certain sites 
– including Brazil, as imagined or projected – suggests she’s interested in 
how we see our relationship to spaces and to places we have not necessarily 
been to. How are those formed? Oftentimes it’s through books, through 
literature, which we can see in many of the moving image works here. She 
uses books as interfaces, as portals to transport herself into different 
places, to have different perceptions of places she has not necessarily been 
in, to understand those cultural contexts better. This idea of iteration is a 
core principle in her practice. The work is deeply recursive. She’s constantly 
looking back in order to make new work. 

A good example of this is her work Commemorative Toile (1992-93); just 

to give a bit of background about it, this is a piece which she’s returned 
to over the course of 35 years now. She first began the conception of 
this work by using toile de Jouy in 1991, when she was doing a residency 
in Clisson, France; where she was staying, she noticed this furniture 
upholstered with toile and began to think about it and wonder about the 
history of this material, wondering about these bucolic vignettes, this very 
idyllic scenery on the fabric.

She began to research and understand that the toile was originally 
produced and imported from Southeast Asia in the 17th century and 
that it later became a textile materially implicated in the transatlantic 
slave trade – both within France and through its colonial operations in 
the Caribbean. She originally made an installation as the culmination of 
that residency that used toile, but just a regular toile de Jouy, that one 
could find in stores. Later, she returned to this idea when she had the 
opportunity to do a residency at the Fabric Workshop in Philadelphia, 
and that’s when she first made her Commemorative Toile (between 1992 
and 1993), in which she imbued these horrific scenes of slavery and slave 
uprisings, including the Haitian Revolution, into the fabric, subtly. Since 
then, she has redeployed this fabric in multimedia installations, including 
shop windows. The Commemorative Toile toured Europe and the Americas, 
and it has occupied architecture, furniture, and even bodies. So, it has 
had its own diasporic lifespan and has now found its way into Brazil. It 
is actually the first time it is presented here, and speaking to this idea of 
her relationship to site specificity, because of the modernist architectural 
origins of this building, she decided that rather than using period furniture, 
say 18th century furniture, she would be using mid-20th century furniture, 
but not a Lina Bo Bardi classic, or anything so specific or recognizable. This 
is a more ambivalent or ambiguous idea: she upholstered any type of mid-
20th century furniture that could occupy any of our homes, potentially.

This is just an example to emphasize how much of Renée’s work has its 
own specific genealogies and version histories. She’s very interested 
in this idea of genealogy, of how things always have an origin, and how 
these origins can also have ruptures and can create continuities, but 
also, something that is actually a complete pivot, if you will, something 
that creates a different sort of possibility or a different trajectory within 
the work.

TdPS: It was interesting when you said that she has been looking at 
all these works trying to reimagine how to re-present them here. In her 
conversation with Pedro, she mentioned that she was only able to read 
Glissant recently, well, not exactly recently, but that Glissant’s Poetics of 
Relation had only been translated into English in the late 1990s, although 
it was published in French in the late ‘80s; she mentioned that those 
writings reached her perhaps ten years later. And when she encountered 



that material, the first thing she did was to ask herself: “What was I doing 
in the late ’90s? How exactly was, or wasn’t, my thinking and my practice in 
conversation with what Glissant was proposing then?” Of course, her thinking 
travels much longer, but it was interesting for me to hear how she did this mental 
exercise of returning.

JC: Yes, this idea of return is important to her physically, but also discursively, 
as she’s interested in these contingencies, both real and imagined. So, it’s like, 
“Where was I in the ‘90s? Where was I in that moment? What was I reading? Let 
me return to what I was reading.” How did that relate to the thinking about her 
own discursive formation in any given moment? And, how might that inform a 
new production in this current moment? There are these sorts of delays, both 
real and imagined, that set up different kinds of conditions and possibilities in 
the present, always informed by the past.

I want to evoke this idea of presence and absence, which I think is so 
fundamental in her work, because Renée is always present, but she’s also 
incredibly withdrawn or sort of not-there. For instance, in these works that 
are around us, she’s speaking to us, but through the words of others, sort of 
ventriloquizing through citation, through fragmented excerpting of particular 
voices, re-annunciating them in the room, but by virtue, of course, of her own 
affinities to these texts, her own affinities to these words.

This idea of reading and selecting and citing, that’s an element of her own “style,” 
an element of her own sensibility that is rearticulated, I would say, through 
these distant words of others. In this particular iteration, and I think it’s quite 
beautiful, we do get her voice, almost this specter of Renée Green, through her 
audio piece Vanished Gardens (2004); it’s not on right now, because we’re having 
this conversation, but this piece has this double effect of bridging the indoors 
and the outdoors; this is my own projection for my very little time spent in Brazil, 
but the architecture here I feel like is always somehow both interior and exterior, 
that there’s a real relationship between the outdoors and the indoors. And I feel 
that she’s been so sensitive in her redeployment of the Vanished Gardens piece, 
where she’s whispering the names of all these gardens that have vanished. It 
becomes this specter in the entire exhibition, similar to when you’re entering the 
space, hearing this idea of “begin again, begin again,” as spoken by her brother, 
and then, reading the years and the same words in the Space Poem, to see it as 
the last work in this room. There are these echoes, these reverberations, both 
sonically and textually, that I think are interesting both in terms of the idea of 
iteration, but also, in terms of this idea in which Renée is always present, but 
ambivalent and a bit removed; there’s also this sense of real sensitivity and 
sensuality in the ways in which she does show up.

TdPS: Do you think she works with the notions of intimacy, proximity?

JC: Oh, totally. Yes.

TdPS: Yes? How so?

JC: It’s interesting, because I feel like the work is incredibly intimate and 
I think that, for her, one idea of making contact with Brazil was to read 
this book by Caetano. That’s also a way of making intimate contact for 
her, I think a material contact with this person, with this figure, with his 
relations, with that discursive network, with that aesthetic world, with 
those possibilities. I think there’s an intimacy that she sees, a contact, 
a possibility of contact at a remove, and that there’s something sensual 
and intimate about becoming closer to a thing, a person, an idea, a place, 
by virtue of its material remnants, its material culture, and its tactility, 
in terms of the page and so forth. It’s incredibly sensual, but it’s not 
necessarily because of an evocation of the body or a proximity in terms 
of the physical, of two bodies touching, that type of proximity, or even 
being in the same room, but a proximity in terms of projected senses of 
desire and a possibility of contact, even if through an object interface or a 
discursive interface. 

Well, maybe this is a good moment to open it up to questions. I feel 
like there’s an infinite number of things to discuss in these works, but 
we’re very curious to hear if anyone here has any questions, comments, 
statements?

TdPS: Yes, especially because in these circumstances what we’re trying to 
do is to talk about the work, not to present or introduce the work; mostly, 
we are two people who come from two different perspectives and look 
and access the work from different contexts; rather than a lecture, we’re 
definitely not trying to do that, we hope this is more like a warm up, so 
perhaps we can open it up a bit.

Audience  1: I would like you to talk a little bit more about the importance 
of the sound in Renée’s work, but also, the relation of the sound with the 
architecture of this house in the ways you see it.

JC: As I was just saying, I think in this instance there is a spectral quality to 
the sound, this almost intentional sound bleed. You hear something before 
you see it, you’re welcomed by sound. Sound is of course disembodied. 
There are voices, but they’re untethered. We may not know that it’s Derrick 
Green speaking to us, we might learn that later. So, again, there’s this idea 
of a partial reveal that gains a little bit more of a substance or a bit more 
of an anchoring, or a tethering, in other media forms that you’ll encounter 
later. I think sound for Renée is an element of allure. It’s something that 
can choreograph you, that brings you in. It modulates your body and your 
expectations, something gets around the corner. It has a relationship to 
the flows of bodies. I think she thinks a lot about this, in terms of thinking 
about sound as a strategy, a spatial strategy. In addition to, of course, the 



content of the work itself, which is almost always already re-mediated 
into a different form as well. It’s never just the sound, it’s always as if 
the sound is somehow related to another body as well, another medium, 
another mode of articulating that concept or idea. There’s a sense of its 
fugitivity in that regard, I would say.

Audience  2 (João Fernandes): I think it’s very relevant, the presentation 
of this exhibition in Brazil, as it looks to a generation of artists who 
reopened the box of conceptual art and reinvented ways of doing 
conceptual art, tuning it with the subjects and with the ideas from their 
own generation. In some way, with this generation there wasn’t this idea of 
an avant-garde as it existed in the 1960s and ‘70s movement of conceptual 
art, but there was a new way to address language, space, and architecture, 
not wanting to do a tabula rasa from the past, but using history and the 
past as a new way of doing art.

And it’s very curious, because in Brazil, even if there were some of the 
most radical chapters of conceptual experiments happening in Brazilian 
art in the past, these are very little recognized today. For example, the 
generation of Hélio Oiticica or Clark or Pape are more popular in terms 
of abstraction than in terms of the conceptual challenges they brought 
into the art field. And this originated a sort of mannerism. And what 
is very curious is the way that Renée resists this mannerism, because 
she’s witnessed it, including how the art market has appropriated the 
language of those earlier practices. And this is why the persistence and 
the coherence of her work are so remarkable and why it is so important 
to present and discuss it in a country like Brazil, with its own history, but 
also, with a different way to interpret this history; you were mentioning the 
relevance of Verdade Tropical to Renée, but when she was here in March, 
we were discussing about the need for a new bibliography in relation to 
knowledge of what happened in Brazil. Because what happened in Brazil, 
with the history of the Quilombos, for example, in terms of independent 
and radical ideas of society developed by Brazilian Black cultures, 
surviving in Brazil through five centuries of genocide, it’s very peculiar, 
even different than the history of the Black presence in the United States. 
There is a common branch, but there are also radical branches; these are 
far away, according to the history of colonialism, but there’s this stream 
of radical thought, and this is why I think I’d be very curious to reopen the 
box, to open the discussion where conceptual language, when the use of 
the language in art, can also be re-discussed in a country where, maybe, 
conceptual art started with Mestre Didi, for example.

 TdPS: Yesterday, when we were talking about Verdade Tropical, we talked 
about Caetano, and we also discussed how his is, of course, a particular 
image of Brazil, just as important or as authentic as several other images 
– but one that also belongs to another moment. Let’s say it’s an image that 

belongs perhaps to the 20th century. Saying that it belongs to the 20th 
century doesn’t mean it’s no longer true or authentic, but that it belongs 
to a different moment. It’s also quite telling that in Renée’s encounter 
with language, with pop culture or popular culture in Brazil, this was one 
of her entry points. It creates a very specific path for her to encounter or 
to think about the arts and culture produced in this territory. It’s quite 
telling, but again, in a certain sense, this conversation is becoming more 
about language than I initially imagined. Because when you talk about 
Black radical texts or Black radical traditions in Brazil, these were being 
produced or articulated at the same time as other artists from Caetano 
Veloso’s generation, but these haven’t been properly translated into 
English. This is another conversation. What Renée was able to access, 
this text is quite recent, it’s like 20 years old, she was able to access it 
through the possibilities of translation. And this goes directly to what you 
mentioned you had discussed with her: the necessity of encountering a new 
bibliography. But this bibliography already exists, it’s more about how to 
make it accessible in different languages or in different sources, let’s say. 

JC: You put a lot out there that I think is very resonant. For one, yes, 
Renée, from the very beginning, has been returning to the 1960s and 
the ‘70s as something that is far from exhausted, far from even being 
understood. I think that a lot of this act of return is an unearthing, but 
also, a reanimation and a questioning, keeping the ground fertile, not 
letting it cement our imagined understandings of what that period was, 
in terms of nostalgia and otherwise. But this idea of, say, Caetano Veloso 
being a figure of the 20th century, not of the 21st century, I think is true. 
And for Renée would probably be true as well. But she’s also interested 
in what does it mean then to think about an object of history, this book, 
this idea, this notion of this particular person at this particular time, this 
particular radicality. What sort of conditions of possibilities were there at 
that moment, or, what can be understood through this text, through this 
object? And what does it mean today? What does it mean in relation to 
what are the possibilities for radicality today? I think this idea of return 
as a proposition in the present, both this idea of that particular moment 
not being fixed or understood, but also, in terms of who the players were 
in that history, not allowing history to cement, if you will, allowing it to 
be a provocation, is really essential to her work. Conceptualism, or at 
least Western conceptual art, was incredibly formative for her, as early as 
her undergraduate years; she studied at Wesleyan University in the late 
1970s and graduated in the early ‘80s; her first published writings were 
as an undergraduate, in relation to an exhibition about the artist Sol LeWitt’s 
collection. She penned short essays, at that young age, on Lawrence Weiner, 
Adrian Piper, and Sylvia Plimack Mangold. So, this strand has been an enduring 
interest in her work. In terms of what Thiago was saying earlier about Renée 
returning to periods of time of which she was reading about, she’s constantly 
been returning to that moment, thinking about her own intellectual 



formation; What were the conditions for the formation of the knowledge she 
inherited? How she’s metabolized, re-metabolized and re-articulated this 
in various spaces and contexts has broadened her reference points and her 
understandings of this very generative moment of the 1960s and ‘70s.

As you were saying, she was part of a generation of artists in the 1990s, 
who were technically the first generation of artists to inherit conceptual 
art as a historical movement. This idea of historicization or periodization is 
something she also questions, both in terms of something that’s productive 
in the sense of indexing and creating structures of knowledge and 
understanding about how history is constructed, but also, the very fiction, 
or the artificiality, of the exercise of history in the first place. Questioning, 
as you were saying, Who were the intellectual figures in the 1960s in Brazil? 
What does this even mean when we begin to rely on a retrospective gaze? 
She’s constantly rupturing in the present and making us understand that 
we’re thinking retrospectively, which is always a flawed memory, and how 
that rubs up against ideas of public record or public recollection.

Audience 3 (Gisela Domschke): I think that at the time of her graduation 
she was quite close to Edward Said’s idea of beginnings – that is, What do 
you inherit and how do you move forward, right? I’ll read a short excerpt 
from Said, the Palestinian literary critic, because I believe it speaks to 
something we should be reflecting on at this moment:“If there is some 
especially urgent claim to be made for criticism, it is in that constant re-
experiencing of beginning and beginning again, whose force is to stimulate 
self-conscious and situated activity.” Could you comment on Renée’s 
relation to Said’s thought?

JC: I think that “begin again, begin again,” which in itself is an echo, is 
echoed throughout this exhibition and throughout her practice; this very 
idea of reiteration, recursivity, and return is a productive move. I think it is 
an operative strategy in the work, a methodology. It’s a way of existing in 
the world. It’s a politics in its own right. I think we see it in this work here, 
Space Poem #10 (Anos & depois), which is creating the semblance of a 
continuous timeline with the numbered years, but it’s ruptured by this idea 
of “afters,” all these lines from Muriel Rukeyser’s poems that start with the 
word “afters.” So, it’s always creating these contingencies of a moment, 
and then, something else begins. The idea of beginning, but also, of always 
beginning again; understanding that time is nonlinear and that productivity 
is also nonlinear, or this idea that the work is never done, that we’re always 
beginning it, that it’s always unfolding. I also think that it is a provocation, 
to begin again, to continue to reiterate, to recalibrate, to re-strategize, to 
reconfigure, to recontextualize, to reanimate, all the re-s; it’s even in her 
name, Renée, which also means to be reborn. So, it’s quite ingrained, I think, 
in her very DNA. And I think this is something from her work that we can all 
take into our own daily practices.

Audience  4 (Pedro Zylbersztajn): I wanted to go back to that question 
about intimacy and proximity, but also, to remind everyone that the name 
of the exhibition is “Come Closer: Percepts;” I think that the title brings 
a lot of things into the experience of the show, what she invites people 
to experience in the exhibition, which is this act of approximation and 
reevaluation of the structures of language, of the structures of architecture. 
I think that this exhibition works really nicely around these ideas. 

To the point of translation, and that’s one thing that’s been on my mind a lot, in 
Renée’s practice there’s this tension between rigor and ambiguity, an invitation 
to approximation that also allows for misreading. And I don’t mean this as a 
bad thing at all, on the contrary. I’ve also been thinking about this term that 
she refers to in her teaching, which is “discrepant engagements,” referencing 
Nathaniel Mackey, and I think her relationship to translation is one of discrepant 
engagement. What are the disjunctures that can happen in this action? You can 
see this a lot in this exhibition with the mirroring of the banners, you see where 
things slip, where they didn’t really map onto each other. A good example of this 
for me is “wilderness,” which is translated to “deserto” in Portuguese; that’s 
a discrepant effect from the translation from Borges’ Spanish into English, to 
begin with… There are many of these little nodes throughout the exhibition, one 
just has to “come closer” to engage with them. 

JC: That’s beautiful. Those slippages and disjunctures, these moments and 
fragmentations… I think she mobilizes them, she creates the space where 
things can transpire by taking fragments in the first place, allowing them 
to become something that floats in space for us to engage with and to 
re-anchor them for ourselves. This idea of “come closer” is always already 
an invitation, but perhaps an invitation into that interstitial space between 
fidelity and approximation.

Jordan Carter, curator and co-department head, Dia Art Foundation, 
New York.

Thiago de Paula Souza, curator and educator. Co-curator of the 36th 
Bienal de São Paulo and the 38th Panorama of Brazilian Art at MAM-SP.



Renée Green

Bonvenon!, 2005







  

Renée Green

Relations: Megahertz, Megastar, Brother, Brazil, 2009



Renée Green

Commemorative Toile (Brasil), 2024 



Amy Sillman

Sem título | Untitled, 2023
Acrílica, tinta e bastão de óleo sobre papel
Acrylic, ink and oil crayon on paper
76,8 x 57, 8 cm | 30 1/4 x 22 3/4 in





Renée Green

Space Poem #12 (O Equador se moveu), 2024









Renée Green

Space Poem #11 (The Equator Has Moved), 2024







Renée Green 

Slow Walking in Lisbon, 1995



Renée Green 

Space Architecture, 2015



Renée Green 

A Manifesto: A Program, 2015





Renée Green 

Space Poem #10 (Anos & depois), 2024





















Renée Green 

William Morris, 2011



Renée Green 

Gertrude Stein, 2011



Renée Green 

Gilles Deleuze, 2011





Renée Green 

Years, 2015

Renée Green 

Afters, 2015



Renée Green 

      Begin Again, Begin Again, 2015



Renée Green 

Come Closer, 2008



Begin Again, Begin Again (Years), 2018
áudio digital, estéreo, 28’ | digital audio, stereo, 28’

Come Closer, 2008  
video digital, som, cor, 12’ | digital video, sound, color, 12’

Bonvenon!, 2005
banner
100 x 300 cm | 39 x 118 in

Relations: Megahertz, Megastar, Brother, Brazil, 2009
2 banners, IPod com vídeo [Megahertz, Megastar, Brother, 
Brazil (som, cor, 15’)], estrutura de madeira | 2 banners, IPod with 
video [Megahertz, Megastar, Brother, Brazil (sound, color, 15’)], wooden 
structure
banners 300 x 100 cm | 118 x 391/4 in 

Commemorative Toile (Brasil), 2024
papel de parede, 2 poltronas, 2 cadeiras e 1 banco 
estofados personalizados | custom wallpaper, 2 custom upholstered 
armchairs, 2 chairs, and 1 bench

Space Poem #11 (The Equator Has Moved), 2024
12 banners duplaface |12 double-sided banners
cada 44 x 56 cm | each 27 x 171/2 in

Space Poem #12 (O Equador se moveu), 2024
12 banners duplaface | 12 double-sided banners
cada 44 x 56 cm | each 27 x 171/2 in

Slow Walking in Lisbon, 1995
SD video, 3’

A Manifesto: A Program, 2015
2 impressão tipográfica | 2 letterpress
cada 46 x 55 cm | each 22 × 18 in 

Space Architecture, 2015
impressão tipográfica | letterpress 
46 x 55 cm | 22 × 18 in 

Lista de obras | Exhibition Checklist Space Poem #10 (Anos & depois), 2024
28 banners duplaface | 28 double-sided banners
cada 44 x 56 cm | each 27 x 171/2 in

William Morris, 2011
impressão digital tipográfica | digital print, letterpress
46 x 55 cm | 22 × 18 in 

Gertrude Stein, 2011
impressão digital tipográfica | digital print, letterpress
46 x 55 cm | 22 × 18 in 

Gilles Deleuze, 2011
impressão digital tipográfica | digital print, letterpress
46 x 55 cm | 22 × 18 in 

Years, 2015
impressão tipográfica | letterpress
46 x 55 cm | 22 × 18 in 

Afters, 2015
impressão tipográfica | letterpress
46 x 55 cm | 22 × 18 in

Begin Again, Begin Again, 2015
video digital, som, cor, 12’ | digital video, sound, color, 12’

Vanished Gardens, 2004
audio digital, estéreo, 6’ | digital audio, stereo, 6’

Todas as obras são cortesia da artista, Free Agent Media, e Bortolami 
Gallery, Nova Iorque | All works are courtesy the artist, Free Agent 
Media, and Bortolami Gallery, New York.



Renée Green
Javier Anguera Phipps
Gisela Domschke
Free Agent Media
Stefania Bortolami
Loreta Lamargese
Pedro Zylbersztajn
Jordan Carter
Thiago de Paula Souza
Derrick Green
Mayara Marques
Eliete Florencio
Aline Silva
Lidiane Maciel
Lenny Niemeyer
Lulu Ortiz
Luiza Calmon
Bortolami Gallery

Agradecimentos
Acknowledgments

Renée Green 
Aproxime-se: Perceptos
Come Closer: Percepts

14 de setembro – 30 novembro 2024
September 14th – November 30th 2024

Realização | Organized by: auroras

Impresso em papel Pólen Bold  
e Couché Fosco pela Ipsis em 2025.
Composto nas tipografias Beirut  
e Akkurat  

Printed on Polen Bold and Couché 
Matte papers by Ipsis in 2025. 
Composed in Beirut and Akkurat

ISBN: 978-85-93970-09-2 

Editora | Publisher
auroras
DOM

Data de Publicação | Published
Agosto 2025 | August 2025

Autores | Authors
Renée Green
Jordan Carter
Pedro Zylbersztajn
Thiago de Paula Souza

Direção artística | Artistic direction
Ricardo Ortiz Kugelmas

Editores | Edited by
Gisela Domschke
Javier Anguera Phipps

Design gráfico | Graphic Design
Noris Lima 

Fotografia | Photography 
Ding Musa

Tratamento imagem | Color Correction 
Eduardo Monezi, Ipsis

Transcrição e tradução | Transcription and 
translation Henrique Mandruzato

Renée Green 

Vanished Gardens, 2004





auroras.art.br




